2-й приміри.

SALE THE PARTY OF THE PARTY OF

## ПРЕСТУПЛЕНІЯ

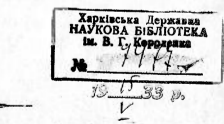
### npotubb peautin

ВЪ

# ВАЖНЪЙШИХЪ ГОСУДАРСТВАХЪ ЗАПАДА.

ИСТОРИКО-ДОГМАТИЧЕСКОЕ ИЗСЛЪДОВАНІЕ

Л. С. Бплогрицъ-Котляревскаго.



ярославль.

Типографія Г. Фалькъ. Духовская улица, вобст. домъ.

1886.



Преплагаемое изследование иметть своимъ предметомъ преступленіе, важивищая роль котораго отошла въ область исторіи, во мракъ среднихъ въковъ. Но оно не иншено значенія и въ наше время, такъ какъ охрана религіи и теперь необходима не только въ интересахъ личности-свободы ея совъсти, но и въ интересахъ самаго общества, однимъ изъ жизненныхъ условій существованія и развитія котораго религія до сихъ поръ служить. Не смотря на такое важное значение противорелигозныхъ посягательствъ въ стров общественной жизни, мы не встръчаемъ въ юридической литературъ ни одной спеціальной обстоятельной монографіи, которая бы въ одномъ цълостномъ изложении представила бы исторію даннаго преступленія и его догматическую постановку. Предлагаемая работа имъетъ своею цълью пополнить ощутительный пробыть въ этомъ отношения.

Задумавъ написать историко-догматическое изслѣдованіе о преступленіяхъ противъ религіи въ важнѣйшихъ государствахъ запада, я счелъ необходимымъ сопоставить его съ изученіемъ отношенія государства къ религіозной свободѣ въ древнемъ и среднемъ мірѣ и реформоторскихъ ученій по этому послѣднему вопросу, какъ съ такимъ, которое часто проливаетъ свѣтъ на природу и объемъ юридическихъ опредѣленій о преступленіяхъ противъ религіи въ разные періоды исторіи и одно только въ состояніи указать причины видоизмѣняемости круга послѣднихъ.

Печатано по определенію Совета Демидовскаго Юридическаго Лицея.

Нътъ сомнения, что въ мой трудъ, представляющій первую историко-догматическую монографію по данному вопросу, располагающему весьма обширной, но крайне разбросанной и отрывочной литературой, совершенно естественно могли вкрасться болье или менье существенные недосмотры, промахи и т. п.; но я позволяю себъ надъяться, что при его оцънкъ не будутъ забыты характеръ вопроса и его весьма недостаточное научное изученіе.

Ярославль 25 марта 1886 г.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Отношеніе къ религіозной свободь въ древнемъ и среднемъ міръ.

Религія, какъ выраженіе свободной совъсти лица, есть продукть новъйшей цивилизаціи; идея индивидуальной свободы совъсти, впервые провозглашенная великимъ основателемъ христіанства, была слишкомъ высока для прежнихъ формъ цивилизаціи. Теократическій строй Тудейскаго царства, представлявшій полное смѣшеніе права и религіи 1), былъ несовмѣстенъ съ этой идеей. По ученію библіп всѣ законы, опредѣляющіе отношенія общественной и частной жизни, суть исчадіе самаго Бога, Іеговы 2); отсюда посягательство на эти законы является не только преступленіемъ противъ государства, но и нарушеніемъ воли, заповѣди самаго Божества; пдея грѣха, такимъ образомъ, совпадаетъ съ идеей преступленія, а тамъ, гдѣ нарушеніе моральной обязанности къ Божеству клеймится именемъ преступленія, очевидно, нѣтъ мѣста для свободы -совѣсти 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bluntschli, Ueber das Verhältniss des modernen Staates zur Religion, Gesammelte kleine Schriften, 2 Band, crp. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Samuel Mayer, Geschichte der Strafrechte, 1876 r., 3 Band, crp. 390; Geffcken, Staat und Kirche, 1875, crp. 31, 40.

<sup>3)</sup> Впрочемъ, простое невъріе, возникшее путемъ изслъдованія истины, если оно не сопровождалось внъшнимъ культомъ чужому богу,

Болье благопріятень быль свободь совысти античный строй римскаго государства. Последнее териело чужие національные культы, признавая за ними даже нъкоторое внугреннее право: "всякому государству, говорить Цицеровъ, принадлежить своя религія, намъ наша" 1). На чужіе культы Римляне смотрели. какъ на національныя государственныя учрежденія, какъ на эманацію народнаго духа, подобно языку и праву, а потому и относились къ нимъ съ нъкоторымъ уважениемъ: завоевывая чужие народы, они не разрушали ихъ храмовъ и не изгоняли ихъ боговъ 2). Въ глубинъ такой политики лежало, впрочемъ, и другое основание. Опо скрывается въ природъ самаго политеизма, представлявшаго національную религію римлянъ: кто не чтитъ единаго бога, для того ивтъ ложныхъ боговъ. Римъ, глубоко чтившій своихъ боговъ, не отрицаль и могущества чужихъ; правда, последние не одинаковаго могущества съ его національными богами, за то всв они равно истинны 3).

кажется, не преслѣдовалось свѣтскою властью: по толкованію талмудистовь, виновному грозило лишь внѣземное наказаніе—потеря вѣчнаго блаженства; см. Маует. Geschichte, стр. 401: Michaelis, Mosaisches Becht, 1770—1775 г., § 246, стр. 104. Мнѣніе Michaelis'а, будто законы Монсея не стѣсняли религіозную совѣсть (§ 33, стр. 174: § 184, стр. 7), совершенно противорѣчить всему духу библін.

- 1) «Sua cuique civitati religio est—nostra nobis»; см. Мауег, ib., 406; Маасенъ. Девять главъ о свободъ совъсти, переводъ Суворова. 1882 г., стр. 17; Rein. Das Criminalrecht der Römer, 1844, стр. 887—888.
- <sup>2</sup>) Маасенъ, іb.; Буасье. Римская религія отъ Августа до Антошиювъ, переводъ Корсакъ, 1878 г., стр. 272; Бердниковъ, Государственный характеръ Римской религіи. Православ. Собесъдникъ. 1881 г., февраль, стр. 209, 211, 212, 214.
- 3) Во время осады чужихъ городовъ, путешествія по чужимъ землямъ Римляне воздавали культь мѣстнымъ богамъ, съ одной стороны, изъ опасенія навлечь ихъ гнѣвъ, а съ другой— изъ желанія снискать ихъ благоволеніе и помощь. Разрушая и опустошая чужіе города, Римляне, желая отвратить гнѣвъ мѣстныхъ боговъ, ос-

Благодаря этому, чужіе культы въ Римѣ не только пользовались правомъ свободнаго исповѣданія, но часто смѣшивались съ національной религіей самихъ римлянъ <sup>1</sup>). Послѣдніе, по мѣрѣ наводненій ихъ столицы побѣжденными народами, часто не только принимали ихъ боговъ въ свой пантеонъ, но и сами воздавали имъ поклоненіе, какъ напр., нѣкоторымъ египетскимъ, сирійскимъ, финикійскимъ и фригійскимъ божествамъ <sup>2</sup>). Съ теченісмъ времени смѣшеніе религій въ Римѣ сообщило его политеизму чуть-ли не космополитическую окраску, такъ что въ обращеніяхъ къ опредѣленному національному богу часто употребляли весьма широкую, общую оговорку: "кто бы ты ни былъ, какое бы ты имя не носилъ" <sup>3</sup>).

Только евреи и христіане не вошли въ эту религіозную смѣсь, какъ представители культовъ: тщетно жрецы, философы и чиновники предлагали имъ привести своего Бога къ соглашенію съ ихъ языческими божествами; евреи и христіане отвѣтили отказомъ, такъ какъ это соглашеніе посягало на самое основаніе ихъ религіи—вѣру въ единаго Бога 4). Этоть отказъ былъ равносиленъ

тавляли нѣсколько семействъ для воздаванія имъ поклоненій; см. Буасье, іb., 271, 273, 277; Маасенъ. іb., 18.

- 1) Этому смѣниснію много помогли посредствующіе культы, съ давнихъ поръ заимствованные у чужеземцевъ и утвердившіеся въ Римѣ, какъ напр., культъ Цереры, сохранившій греческіе обряды, и другіе; см. Буасье, Римская религія, 312.
- <sup>2</sup>) Такъ, поклонялись Кападокійской богинѣ Ма, матери боговъ— Греческой богинѣ Цибелѣ, Египетскимъ божествамъ Серапису и Изидѣ, Сирійской богинѣ Астартѣ, богу солнца Митрѣ, Эскулапу и др.; см. Geffcken. ib, 69; Маасенъ, О свободѣ совѣсти, 19; Rein. ib., 888; Буасье. ib., 282—285; 321—322; Суворовъ, Объемъ юрисдикціи церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ, 1884 г., 16.
- 3) Это смѣшеніе достигло своего апотея во 2-мъ вѣкѣ; см. Буасье. Римская религія. стр. 306, 321; Маасенъ, іб.. 18. 19; Блюнчли. іб., 10; см. так ке Лашкаревъ, Отношеніе римскаго государства къ религін вообще и къ христіанству въ особенности до Константина Великаго включительно, Кіевъ, 1876, стр. 13.
- 4) Александръ Северъ даже помъстилъ въ своей молельиъ, куда опъ ежедиевно приходилъ молигься, изображение Хрисга рядомъ съ

препебреженію ко всёмъ языческимъ богамъ, въ томъ числё и къ національнымъ римскимъ, а потому и не могъ не вызвать общаго негодованія; всёхъ язычниковъ оскорбляло нежеланіе христіанъ помёстить своего Бога на ряду съ ихъ собственными въ паптеонё, въ этомъ святилищё, въ которомъ всёхъ ихъ собирали ¹). Негодованіе язычниковъ противъ христіанъ превратилось въ ненависть, когда послёдніе стали открыто выражать свое презрёніе къ языческимъ богамъ и желаніе ихъ истребленія: "приносящій жертву богамъ, кромё одного Господа, да будетъ истребленъ"—говорили они ²). По словамъ Тацита, суевёріе христіанъ вызвало ненависть всего человёческаго рода и они были объявлены врагами послёдняго ³). Кромё народной ненависти къ христіанамъ, были и другія причины, которыя должны были вызвать ихъ преслёдованіе. Христіане составляли общества и сходились въ тайныхъ собраніяхъ, а всякіе религіозные ферейны

изображеніемъ языческихъ боговъ, но, разумѣется, и этотъ шагъ къ соглашенію привести не могъ; см. Буасье, Римская религія, 321—323; Маасенъ. ів., 32, 33. Раньше Тиверій, по словамъ Тертуліана, пытался сопричислить Христа къ римскимъ богамъ, но Сенать это сопричисленіе отвергъ, см. Лашкаревъ, тамъ-же, стр. 23.

были запрещены, такъ какъ опасались, что послёдніе могуть преследовать вредныя для государства политическія цели 1).

Дал'ве, въ основъ христіанской религіи лежала тенденція прозелитизма, вредная для государственнаго культа римлянъ; послъдній, какъ и вообще языческіе культы, быль запечатлѣнъ узконаціональнымъ характеромъ; представленіе о религіи космополитической, не связанной предълами національности или политическаго организма, для римлянъ было чуждо. Они такъ мало претендовали на распространеніе своей религіи, что въ древнъйшее время скрывали ее отъ чужихъ народовъ, какъ тайну, нарушеніе которой могло повлечь даже смертную казнь, а позже открывали свой культъ только тъмъ, кто лучше всъхъ служилъ римской политикъ 2). Христіанская религія, будучи лишена главной опоры терпимости — національной основы, въ то же время претендовала силою истины и убъжденія завоевать и преобразо-

<sup>1)</sup> Byacse, ib., 324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Буасье, ib., 323; Rein, ib., 890. Христіанскіе апологеты заходили еще дальше; такъ. Тертуліанъ обвиняетъ господствующую религію во всѣхъ общественныхъ бѣдствіяхъ, наводненіяхъ, пожарѣ, затмѣніяхъ и призываетъ Божій гиѣвъ на національное идолоноклонство; объявляя языческихъ боговъ за демоновъ, онъ предупреждаетъ противниковъ, что они могутъ быть поражены слѣнотою, съѣдены червями или постигнуты другими страшными бѣдствіями; см. Дреперъ, Исторія умственнаго развитія Европы, переводъ Пыпина, 1869, стр. 237; также Geffcken, ib., 66, 67.

<sup>3)</sup> Мауег, ib., 407; Маасенъ. ib., 35; Geffcken. ib., 65; Rein. ib., 890; Буасье, ib., 324; Литтре, Варвары и Средніе въка, переводъ съ француз. Маркевичъ, 1874 г., стр. 18; см. у пего ближайшее толкованіе сюда относящагося мъста изъ Тацита. Въроятно. подъ вліяніемъ этой ненависти къ христіанамъ на нихъ взводились обвиненія въ мнимомъ атензмѣ, свальномъ грѣхѣ и въ людоѣлствѣ—въ употребленіи въ пищу дѣтей; см. Лашкаревь, ib., 28, 36.

<sup>1)</sup> Мауег, ib., 406; Rein, ib., 890; Лашкаревъ, ib., 20; Буасье, ib., 280; Бердниковъ, ib., 1881 г., апръль, 428; см. у него подробное указаніе причить преслѣдованія христіанъ. Незаконность собраній христіанъ и опасность ихъ для государства послужили главнымъ легальнымъ аргументомъ, который приводила римская власть, пачиная преслѣдованія христіанъ. Закона, въ силу котораго можно было вчать послѣднія по религіознымъ основаніямъ, не было: власть должна была опереться на политическія причины; см. Буасье, Римская религія, ib.; Мауег. Geschichte, 407. «Приверженцевъ повизны, говорилъ Меценатъ императору Августу по поводу христіанъ, преслѣдуй всяческими наказаніями, ибо отсюда происходять заговоры, тайныя общества и политическія секты; все это вредно для государственнаго единства»; см. Осокинъ, Исторія альбигойцевъ, т. П—подъ заглавіемъ: «Первая инквизиція или завоеваніе Лангедока французами», Казань, 1872 г., стр. 390; Лашкаревъ, ib., 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ. Девять главъ о свободѣ совѣсги. 17. 18: Буасье, Римская религія, 272. 273. Чѣмъ болѣе римляне вѣрили въ могущество и силу своихъ боговь. тѣмъ не охотиѣе они допускали къ иммъ пностранцевъ; они боялись сообщеніемъ культа этихъ боговъ послѣдиимъ передать часть той помощи и силы, которыми надѣляли ихъ божества: см. Буасье. ib.. 273.

вать весь міръ, распространиться на вет народы; она, такимъ образомъ, по самому существу своему выступала враждебно противъ національной религіи государства, которое, разум'вется, не могло относиться равнодушно къ посягательству на последнюю, нбо опа лежала въ основъ его собственнаго строя 1). Христіанство, посягая на національную римскую религію, подканывалось нодъ жизненный принципъ самаго государства и съ другой стороны. Краеугольнымъ камнемъ его устройства служило начало подчиненія личности государству; первая всецьло поглощалась послъднимъ; для нея высшимъ, абсолютнымъ императивомъ былъ государственный законъ, предъ которымъ долженъ быль умолкать голосъ совъсти каждаго отдъльнаго человъка. Христіанство же объявило, что есть начало высшее, чёмъ законъ, чёмъ требованіе государственной воли: это заповодь Божія, запечативнная во внушеніяхъ совъсти; при коллизін этихъ двухъ императивовъ долженъ взять верхъ последній, требованіе государства должно уступить абсолютной обязанности совъсти 2). Начало новаго міра-принципъ индивидуальной свободы личности столкнулся съ кореннымъ началомъ древняго міра-порабощеніемъ личности, и борьба, разумвется, сделалась неизбежной.

Пропасть, лежавшая между этими двумя началами, раскрылась тъмъ глубже, что уже со времени императора Августа въ Римскомъ государствъ рядомъ съ древне-языческой національной религіей возникъ императорскій культь <sup>3</sup>). Поклоненіе императо-

рамъ, какъ богамъ, еще тъснъе связало религію съ государствомъ, а вмъстъ съ тъмъ еще болъе подчинило индивидуальную совъсть господству государства 1). Съ этого момента строй государственной жизни принялъ теократическую окраску, и границы, отдълявшія религію отъ права, должны были мало-помалу сгладиться. Религіозныя нарушенія пріобръли характеръ преступленій противъ государства: кто не исполняль обрядовъ или церемоній государственнаго культа становился преступнымъ не только въ оскорбленіи религіи, но и въ оскорбленіи величества 2). Христіане, принципіально отказывавшіеся воздавать почести языческимъ богамъ, были объявлены виновными въ возмущеніи не только противъ религіи, но и противъ величества римскаго государства 3).

Вспыхнула борьба не на жизнь, а на смерть. Начиная съ Траяна, древняя языческая государственная система, достигшая въ это время кульминаціоннаго пункта своего развитія, испытала самыя отчаянныя средства побъдить новый принципъ свободы совъсти, но напрасно: побъда послъдняго была обезпечена его внутреннимъ превосходствомъ и върнымъ служеніемъ ему первыхъ по-

<sup>1)</sup> Geffcken, Staat und Kirche. 63; Маасенъ, ib., 26—27; И. Берлниковъ. Участіе римской религін въ дѣлахъ государственныхъ. Православный собесѣдникъ. 1880, февраль. стр. 114, 115 и слѣд.; см. у него прекрасное освѣщеніе значенія религін въ римскомъ государственномъ строѣ: Ланфре. Политическая исторія папъ, переводъ съ французскаго. 1870 г.. стр. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geffcken, ib., 63; Маасенъ, ib., 28; Чичеринъ, Исторія политическихъ ученій, ч. І, стр. 99; Бердниковъ. Церковь Христова въ Римскомъ государствѣ. Правосл. Собесѣдникъ. 1881 г.. мартъ, 353. 355. 358.

<sup>3)</sup> Маасенъ, ib., 22: Буасье, Римская религія. 116, 117 и слід. Апофеозі Августа предшествовали апофеозы Цезаря, Октавія и др.,

народъ имъ воздавалъ божескія ночести при жизни, а божественность Цезаря послѣ его смерти была оффиціально признана Сенатомъ; Буасье. іb.. 99—120. Древнѣйшимъ источникомъ апофеозы императоровъ послужилъ культъ древнихъ царей и умершихъ. превращавшихся послѣ смерти, по вѣрованію римлянъ, въ боговъ; см. Буасье. іb.. 89—105; ср. Маасенъ, іb.. 22.

<sup>1)</sup> Августу приписывають слова, въ которыхъ онъ не только запрешаетъ отступать отъ государственной религіи, но приказываетъ принуждать къ ней. Тотъ же императоръ, но словамъ Буасье (ib., 85), причисляль неуваженіе къ его статуямъ, перем'вну одежды передъ его изображеніемъ, запесеніе нечаянно въ дурное м'єсто монеты съ его изображеніемъ къ видамъ святотатства, достойнымъ смертной казни.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ, ib.. 31: Rein, ib. 890.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Маасснъ. ib., 35; см. также Буасье, ib., 147; Бердниковъ, Государств. характеръ римской религіи, ib., 1881 г., январь, 108; Лашкаревъ, ib., 36.

слъдователей христіанства <sup>1</sup>). Нужна была только личность, которая бы своимъ авторитетомъ освятила это превосходство. Такою личностью былъ Константинъ. Въ 313 году вышелъ въ Миланъ знаменитый эдиктъ императоровъ Константина и Лицинія, объявившій свободу въроисновъданія естественнымъ человъческимъ правомъ и предоставившій каждому почитать того Бога, къ которому влечеть его чувство. Свобода совъсти, коренной принципъ христіанскаго ученія, въ этомъ эдиктъ признается вполнъ, въ самомъ чистомъ видъ: нѣтъ различія между язычниками и христіанами; тъмъ и другимъ предоставлено равное право свободно исповъдывать совъсть <sup>2</sup>).

Не долго однако признавалось это право. Принципъ внутренней индивидуальной свободы стоямъ гораздо выше сознанія тогдашняго языческаго міра. Въ посл'яднемъ слишкомъ глубоко вкоренилась идея государственной религіи, чтобы онъ могь сразу съ нею разстаться; необходимо достаточно высокое духовное развитіе для успъшнаго воспріятія великой идеи свободы совъсти. Этого развитія не доставало въ язычникахъ, они слишкомъ сроднились съ фактомъ подчиненія государственному культу, чтобы сразу съ нимъ покончить. Естественно поэтому, что, обратившись массами въ христіанство, язычники неминуемо должны были привнести съ собою и сознание неизбъжности этого факта. Прежние же христіане, а также ихъ пастыри слишкомъ скоро нозабыли времена угнетеній и преслъдованій христіанства, чтобы упорно бороться сь традиціями новообращенных замчникова и отстоять неприкосновенность высокаго принципа. Среди епископовъ, стоявшихъ во главъ христіанской церкви, во времена Константина не было, говорить Маасенъ, кажется, ни одного, который могъ бы предостеречь императора отъ нарушеній имъ же провозглашеннаго приннина свободы совъсти 1). Послъдующие же отцы церкви, хотя и выступали на защиту свободы совъсти, какъ напр. Иларій, св. Афанасій, св. Іоаннъ Златоусть, утверждавшіе, что миръ въ церкви не можеть быть иначе водворень, какъ дарованіемъ возможности жить всёмъ по своему уб'єжденію безъ всякаго рабскаго понужденія, что истина провозглащается не мечемъ, но путемъ убъжденія и назиданія, ибо Господь не понуждаль, но предоставляль выборь свободной воль каждаго, говоря: "кто хочеть послъдовать за мною", что христанамъ не дозволено разрушать заблужденія принужденіемъ и насиліемъ, напротивъ, они должны дъйствовать для спасенія людей убъжденіемъ, вразумленіемъ п благостію, <sup>2</sup>)—но эта защита раздавалась обыкновенно въ виду притесненій, которымъ подвергалась православная церковь со стороны сектантовъ, и такимъ образомъ носила какъ бы характеръ

<sup>3)</sup> Путь для торжества христіанства. впрочемь. быль подготовленъ религіознымъ и философскимь движеніями, предшествовавшими его утверждению. Въ обществъ значительно раньше послъдняго пробудилась потребность, жажда въры въ болъе твердые догматы, чёмъ та счёсь, которую представляль паціональный культь. Философія, возвышаясь надъ последнимъ, построеннымъ главнымъ образомъ на соблюденін. уваженін къ формъ, обряду. пыталась его изм'внить внесеніемь поклоненія божеству въ дух'в: «лучше приносить въ храмъ благочестивую и върную душу, нежели выученныя наизусть молитвы», говорили они. По философія, какъ и разные религіозные культы. будучи разділена на множество противоположныхъ школъ. не могшихъ прійти къ соглашенію по поводу такихъ основныхъ вопросовъ, какъ существование души послъ смерти, природа божескаго естества, не способна была дать прочныя върованія; ихъ могла дать только религія, возв'єщающая истину отъ лица самаго Божества: см. Буасье. Римская религія, стр. 624—626: 940—645: см. также Литтре. Варвары и средніе въка. стр. XXI и 25: «христіанство, говорить посл'єдній, могло утвердиться въ Рим'є только потому. что до него язычество подготовило все-нравы. литературу. искусство и науку».

<sup>1)</sup> Bluntschli. Gechichte des Rechts der Bekenntnissfreiheit, 11; Маасенъ, ibid, 40, 43; Дреперъ, ib, 241; Geffcken. ib., 84.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маасенъ. ib., 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тернеръ, Свобода совъсти и отношеніе государства къ церкви, Сборникъ государственныхъ знаній, т III. стр. 7—8; Маасенъ, ів., 57—59; Осокинъ, ів., 401.

самозащиты <sup>1</sup>). При томъ же защита свободы совъсти не всегда выдерживалась великими учителями церкви; неръдко изъ ихъ устъ раздавались слова негериимости, какъ напр. изъ устъ Іоанна Златоуста, который, объявивъ убъжденіе и любовь единственно-истиннымъ средствомъ разрушенія заблужденій, впослъдствій допускаль для еретиковъ лишеніе свободы и не удержался отъ разрушенія языческихъ храмовъ и отъ поощренія неоднократлыми письмами монаховъ, носланныхъ въ Финикію, къ подобному же предпріятію <sup>2</sup>).

Не мудрено, что провозглашенный въ 315 году принципъ свободы совъсти при такихъ условіяхъ быль вскоръ позабыть; починъ нарушеній его быль сдъланъ самимъ Константиномъ, сначала въ отношеній Іудеевъ, а потомъ и язычниковъ. Императоры, на которыхъ христіанскіе писатели возлагають миссію распространенія новой религій, предпринимають сначала разрушеніе языческихъ храмовъ, истребленіе идоловъ, а затъмъ переходятъ къ преслъдованіямъ самихъ язычниковъ 3). Страница исторій перевертывается: та самая защита, которою прежде государство охраняло языческую государственную религію, переходить на сторону христіанской. Денежные штрафы, лишепіе гражданскихъ правъ, конфискація имущества, разные виды тълесныхъ наказаній и смертная казнь, прежде угрожавшіе послъдователямъ христіанства, теперь перешли на язычниковъ.

Разныя бъдствія, какъ-то—голодъ, наводненія, пожары, прежде принисывавшіеся ненавистному суевърію—христіанству, теперь ста ін производитьсяють безбожія язычниковъ, которое, оскорбляя Божество, требуеть для его умилостивленія надлежащихъ наказаній <sup>1</sup>).

Но христіанскіе императоры не ограничиваются признаніемъ привиллегін уристіанства предь язычествомъ и преследованіемъ постедняго; они беруть на себя роль протектора того изъ христівнскихь віроученій, которое они считають истиннымь. Уже Константинъ объявиль, что привиллегіи, дарованныя религіи, должиы принадлежать только католической церкви, а не ереего основная идея была та, что тиканъ и схизнатикамъ; императоръ долженъ не только защищать и поддерживать уристіанскую церковь, но и направлять ее, руководить 2). Эги идеи нашли себъ жизненную опору не только въ еще свъжихъ традиціяхъ языческаго государственнаго строя, признававшихъ охрану и руководство государственнымъ культомъ обязанностью императоровъ, но и въ авторитетъ выдающихся писателей церкви, возлагавшихъ на императора заботу о поддержанін мира и единства въ христіанской церкви. Такимъ образомъ, прерогативы языческаго императора, какъ религіознаго главы, были перенесены и на христіанскаго 3), чімь послідніе воспользовались какъ нельзя лучше и вскоръ выработали цъльную политическую программу, девизомъ которой были слъдующія слова, принадлежащія Константину: одинъ Богъ, одна церковь, одна имперія 4). Единство вёры представлялось христіанскимъ императорамъ, какъ условіе политическаго могущества государства; къ религіознымъ несогласіямъ и распрамъ, возмущавшимъ спокойствіе церкви, они отлосились поэтому враждебно, и считали себя вправѣ предпринимать противъ еретиковъ извъстныя мъры. Эти мъры ири ха-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тернеръ, ib., стр. 7.

<sup>2)</sup> Тернеръ, ів., стр. 7—8; Твор. святыхъ отцовъ, изд. Моск. духовной академіи. Понечительность Іоанна Злотоуста о распространеніи евапгелія между язычниками. 1844 г. кн. 3. стр 347—348: Маасенъ, ів., 52: contra Кипарисовъ. О свободѣ совѣсти, выпускъ 1-й. 1883 г., 101—108: 376—377; авторъ отрицаетъ свидѣтельство Феодорита, признаваемое многими за достовѣрное, о томъ, что Златоустъ рекомендовалъ принужденіе въ дѣлахъ вѣры, но аргументація г. Кипарисова не представляется убѣдительной: см. оссбенно толкованіе письма Злагоуста къ финикійскимъ миссіонерамъ (стр. 260).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Маасенъ, ib.. 47, 48; Кппарисовъ, ib., 187—192.

<sup>1)</sup> Maacens, ib., 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ. ib., 60, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Geffcken. ib.. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Маасенъ. ib., 54.

рактеръ императоровъ, какъ защитниковъ мира и единства въ христіанской церкви, естественно должны были перейти въ насиліе, въ принужденіе. Система насилія въ V въкъ была возведена въ положительную теорію блаженнымъ Августиномъ. Истинная церковь, по ученію Августина, есть одна, всеобщая, единство коей должно быть поддержано всякими средствами; каждый отдъльный человъкъ долженъ върить въ ея авторитеть, такъ-какъ безъ нел нътъ спасенія; весь вопросъ такимъ образомъ только въ томъ, чтобъ онъ къ ней былъ пріобщенъ, а какимъ образомъ-это дъло второстепенное; во всякомъ случай лучше путемъ принужденія, чъмъ вовсе не. Правда, путемъ принужденія никто не можеть сдълаться христіаниномъ, но принужденіе спасительно, ибо оно приводить фанатиковъ къ размышленію и пробуждаеть сознаніе, что не следуеть отвергать принуждение само по себе, такъ какъ все дъло въ томъ, къ чему принуждають: многіе были весьма благодарны нослё того, какъ ихъ принуждали къ добру, самъ Христосъ прибъгалъ къ насилію для изгнанія мъняль изъ храма; только собственное ослъпление еретиковъ виною тому, что они навлекають на себя наказанія государства по порученію церкви 1).

Еще опредълениве формулироваль теорію насилія другь Августина Амвросій, который утверждаль, что о терпимости къ язычникамь, евреямь, еретикамь и врагамь церкви не можеть быть првчи и что если люди, власть имвющіе, не преследують последнихь, то они соучастники въ ихъ преступленіи, а какое же преступленіе можеть быть важиве того, которое совершается противь высшаго существа 1). Эта софистическая теорія, санкціонированная искаженной цитатой изъ Евангелія 2), послужила высшимь авторитетнымь оправданіемь всёхъ тёхъ кровавыхъ преследованій, которыя предпринимались противъ еретиковъ.

Примъръ преслъдованій подаль еще Константинь, повельвшій сослать главы донатистовь въ заточеніе, а церкви ихъ отобрать. Послъ того, какъ соборъ никейскій отвергъ ученіе Арія, Константинъ приказалъ сжечь всѣ его сочиненія, а самаго Арія виъсть съ нъкоторыми его послъдователями сослать 3). Отъ ссылки и заточенія не трудно было, разумъется, перейти и къ смертной

<sup>1)</sup> Geffcken. ib., 96. По ученію Августина Богь въ своемъ милосердін такъ же поступаеть съ людьми, какъ отенъ, карающій своихъ дътей, поучая ихъ. Лучше прибъгнуть къ сплъ и удержать еретика на краю пропасти, чимъ допустить его до гибели. Погибель духовная еще ужасиве, ибо она преследуеть и въ загробной жизни. Зло поэтому будеть не въ насиліи, а въ допущеніи равнодушія и снисхожденія къ судьбъ погибающаго. Наказать, пстязать еретика-эначить воздать ему любовію: оставить же его въ заблужденія-зпачить напести ему зло, вопреки свангельскому ученю. Осокипъ. іб., 403. 404. Понятно, что это учение плохо мирится съ представленіемь о той свободной воли, которой требуеть христіанская религія. Примиреніе между ними возможно только нутемъ софизма, къ которому и прибъгаетъ блаж. Августинъ. Принужденіемъ, говоритъ опъ. свободная воля не уничтожается. Тотъ, кому за правду причиняется зло, терпить его по доброй воль, а кто сознаеть, что онь терпить эло за неправду, тоть можеть и должень обратиться и вмъстъ

съ тъмь освободиться отъ безполезнаго страданія и отъ собственной неправды. Если по этому императоръ наказываетъ васъ, то подучайте, за что это дълается: если за правду, то вы получите царство небесное; если же за неправду вашего раскола, то вамъ принадлежить выборъ—пли, обратившись, жить въ миръ, или, упорствуя въ своей злобъ, понести справедливое наказаніе. См. Маасенъ, іъ., 57.

<sup>1)</sup> Осокинъ, Первая инквизиція, 404.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подчеркнутос ниже выраженіе въ притчѣ Спасителя о гостяхъ званныхъ и избранныхъ. въ которой господинъ приказываетъ рабу идти по дорогамъ и изгородямъ и кого встрѣтитъ—убъдить придти къ нему, чтобы наполнился его домъ, въ латинской вульгатѣ было замѣисно другимъ: compellere intrare, т. е. принудить войти, —съ цѣлью санкціопировать теорію насилія авторитетомъ свангелія. Осокинъ, іb.. 405.

<sup>3)</sup> Позже Константинъ запретиль еретикамъ даже собираться для богослуженія подъ угрозою конфискаціи ихъ мѣстъ собраній и уничтоженія ихъ книгъ. Маасенъ, ів., 54; Срѣтенскій, Критическій анализъ ученій объ отношеніи между церковью и государствомъ, Москва, 1878 г., стр. 15—16.

казни. Впервые последняя была применена во времена Императора Михаила (385 г.) по требованію двухъ вліятельныхъ испанскихъ епископовъ къ испанскому еретику Присцилліану и его ближайшимъ приверженцамъ, учившимъ, что души суть эманація Вога и что Троица не содержить трехъ иностасей 1). Практикуя впосл'вдствій смертную казнь, императоры чогли оппраться на авторитеть не только двухъ названныхъ епископовъ, но и наны Льва Великаго, который въ виду предстоящей казни писаль: "ХОТЯ ЦЕРКОВЬ ВЪ СВОЕЙ КРОТОСТИ ДОВОЛЬСТВУЕТСЯ СВЯЩЕННИЧЕСКИМЪ ръшеніемъ и избътаеть кровавыхъ наказаній; одпако она поддерживается строгими законами императоровъ, такъ какъ многіе изъ страха телеснаго наказанія опять прибегають къ средствамъ духовной помощи" 2). "Упорное и коварное сопротивление безбожныхъ еретиковъ сглаживается, если оно обуздывается императорскою властью", писаль тоть-же пана императору, ища содъйствія последняго въ борьбе съ еретиками 3).

Обращеніе къ содъйствію свътской власти для преслъдованія ереси необходимо должно было привести къ подчиненію церкви государству и къ превращенію религіи, принятой соборами, въ государственную, что, разумъется, равносильно было упраздненію свободы религіи. И дъйствительно, эдикть Феодосія 380 г., объявившій въру, установленную первычь вселенскимъ соборочь государственною, повельль, чтобы всъ тъ, которые не слъдують этой въръ, клеймились позорнымъ именемъ еретиковъ и чтобы

они подлежали тому наказанію, которое определить воля императора 1). Мало по-малу императоры пріобреди преобладающее вліяије и на самое опредъленје истинъ религіи 2); правда онъ должны были устанавливаться соборами, но эти последніе передко служили средствомъ въ рукахъ императоровъ, при номощи котораго они достигали признанія ихъ воззріній въ области религін. Императоры перёдко созывали соборы лишь для утвержленія ихъ эдиктовъ, касавшихся часто не только правъ и устройства церкви, но и догматическихъ вопросовъ, и понуждали отновъ церкви одобрять формулированные ими догматы въры 3). Вскоръ нашинсь пастыри церкви, которые стали принисывать императорамъ апостольскій духъ, какъ напр. напа Левъ Великій, писавшій императору, что онъ не нуждается въ человіческомъ наставленін, такъ-какъ почерпнуль его изъ полноты св. Луха 4). При такихъ условіяхъ независимость области религін оть государства, лежащая въ существъ христіанскаго ученія, должна была исчезнуть и устунить мёсто прежнему языческому принцину смётенія этихъ областей: измёнился такимъ образомъ только религіозный объекть, а языческое начало, что jus sacrum составляеть часть jus publicum осталось 5). Христіанская церковь, вступнвъ въ союзъ съ государствомъ, дабы пріобръсть отъ

<sup>1)</sup> Напрасно епископъ Турскій Мартинъ хлопоталь о замѣнѣ смергной казин низложеніемъ Присцилліана и изгнаціемъ: ему самому, кажется, грозили обвиненіемъ въ еретичествѣ. Geffcken. ib.. 94: Woltaire. Commentaire sur le livre des delits et des peines, Oeuvres complets, tome 29. стр. 214—215; Rein, Criminalrecht der ·Römer, 894; Осокинъ, ib.. 401; Срѣтенскій, ib., 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ, ib., 57.

<sup>3)</sup> ів., стр. 62. «Власти нужны въ средъ церкви. утверждаль тотъ же папа. для того, чтобы то, чего священникъ не можетъ сдълать проповъдью ученія. опи выполняли страхомъ наказанія». Осокинь, ів.. 406. Еще раньше Льва 1-го Григорій Богословъ и даже

цымі Карфагенскій соборь 404 г. взывали къ императорамъ съ просьбою принять гражданскія міры противъ еретиковъ. Срітенскій. ib., 25—26.

<sup>1)</sup> Маасенъ, ib.. 55; Geffcken. ib.. 98: Срѣтенскій. ib.. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ, ів., 63; Суворовъ. предполовеніе къ соч. Маасена. XII.

³) Маасенъ. ib.. 61. 63: Geffcken, ib. 94: Суворовъ. ib.. XII: Laurent. l'église et l'état. 1865 г.. т. 1-й. стр. 143. 148: Срътенскій. ib.. 12, 16. Вывали и случан употребленія вооруженной сплы. по крайней мъръ въ восточной половинъ Римской Имперіи, противъ неподчиненія оффиціальныхъ членовъ собора въ дълъ разрышенія религіозныхъ вопросовъ. Срътенскій, ib. 39

<sup>4)</sup> Maaceнъ. ib., 62.

<sup>5)</sup> Geffcken, 1b., 93.

него привиллегію и средство выступать принудительно противъ непокорныхъ членовъ, тѣмъ самымъ принесла въ жертву не только свободу совѣсти каждаго отдѣльнаго лица, но и свою собственную. Государство, услужливо предоставивъ церкви искомые ею аттрибуты, вознаградило себя подчиненіемъ церкви своему господству.

Но это полчинение перкви на западъ продолжалось лишь до тьхъ поръ, пока политическое вліяніе ея было слишкомъ слабо сравнительно съ императорскою властью. Но по мъръ того какъ оно силою исторических в обстоятельства возростало, церковь сбрасывала съ себя бремя государственной зависимости и сама пріобрѣтала природу государства. Весьма разнообразны фактическія причины этой исторической метаморфозы западной церкви, но въ числъ ихъ едва ли не главнъйшими были-благопріятное терри торіальное положеніе Рима, какъ центра тогдашияго культурнаго міра <sup>1</sup>), возроставнія богатства и земельныя владенія Римской церкви, расширеніе императорами, не безъ содъйствія помъстныхъ соборовъ, гражданской и церковной власти папъ, распространявшейся и на епископовъ <sup>2</sup>), искусная политика папъ, съумвъшихъ окружить свое положение такимъ ореоломъ, на который не рышились посятнуть и грозные вожди нашедших варваровъ, 3) и твиъ сохранить территоріальную целость находившихся подъ властью греческих в царей частей Италіи 4), распространеніе христіанства среди германских в пародовъ по католическому обряду 5), постепенное ослабление и, наконецъ, падение западной Римской имперіи. Положеніе Рима, какъ центра культурнаго міра, при совпаденіи универсальнаго принципа христіанской религіи съ античной идеей всемірнаго государства и при понятномъ стремленіи христіанской церкви къ единству, къ вибшнему выраженію, естест-

венно обезпечило за Римскимъ первосвященникомъ преобладающее зулаченіе, какъ за лицомъ, въ которомъ могло созрёть и укръпаться это единство 1). Постепенное же раслабление и наконецъ совершенное паденіе Западной Римской имперіи расчистили почву, на которой римская церковь не только привида и укръпила свою космополитическую идею, но и завоевала политическую власть. Съ наденјемъ Римской имперіи западная перковь вышла изъ круга. въ которомъ императорская воля была закономъ, она пріобовла внёгосударственное положение, какъ единый духовный организмъ, не замыкающійся гранипами отлъльнаго государства<sup>2</sup>). Эта перемвна, разумвется, разрушила подчиненное положение, въ которомъ находилась до того церковь въ отношении къ римской государственной власти, но стоила потери тыхъ привиллегій, которыми последняя наделяла римскую церковь, въ числе коихъ было и право выступать принудительно средствами государственной власти. Сохранить эти привиллегіи можно было только путемъ пріобрётенія извёстнаго политическаго могущества, способнаго стать на ряду съ властью свётскихъ сувереновъ и даже выше ея. Римскіе папы какъ нельзя лучше поняли свою задачу и успѣшно ее выполнили.

<sup>1)</sup> Ланфре, Политическая исторія папъ, стр. 9; Маасенъ, ів., 69; Н. Суворовъ, Римское напство, актовая рѣчь. Ярославль, 1882 г., 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ, ib.; Срътенскій, ib., 80—81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Самъ Бичъ Божій Атилла почтительно отступиль передъ папой, а Аларикъ и Гензерихъ вступили въ переговоры. Ланфре, ibid, 19: Осокинъ, ibid. 417.

<sup>4)</sup> Maaceнъ. ib., 69; Geffcken, ib., 109.

<sup>5)</sup> Geffcken, ib., 114; Срътенскій, ib., 81—82.

<sup>1)</sup> Суворовъ, Римское папство, 16. На сколько стремленіе къ указанному единству было велико въ христіанской церкви, видно изътого, что тѣ самые отцы церкви, какъ напр. Кипріанъ, Тертуліанъ и Ириней, которые боролись противъ превосходства и главенства римскаго епископа надъ другими—въ сущности защищаютъ это стремленіе, признавая римскую церковь «первою церковью». «матерью и корнемъ всеобщей церкви». Geffcken. ib., 104, 105; Суворовъ, Римское папство, 12, 15. Изъ этого стремленія къ единству и обращенія взглядовъ христіанскаго міра на епископа Рима, какъ центра тогдашняго культурнаго міра, логически родилась впослъдствін идея преобразовать устройство церкви по типу государства, создать духовную имперію въ подражаніе имперіи цезарей, съ своей особенной столицей и цезаремъ и съ раздѣленіемъ ея на провинціп по образцу провинцій имперіи. Ланфре, Исторія папъ, 10—11.

Религіозной опорой ихъ стремленій послужили сперва въра въ главенство апостола Петра надъ другими аностолами и въ главенство его преемниковъ надъ другими епископами, подкръпленная псевдоклементинами, 1) а затымь авторитеть такихь учителей церкви, какъ Августинъ, Св. Амвросій, Златоусть и Григорій Назіанзинъ, изъ коихъ первые два претендовали, кромъ идеальнаго превосходства церкви надъ государствомъ, на действительное нодчинение последняго первой въ религиозной области<sup>2</sup>). Послъдовательно развивающаяся идея подчиненія государства церкви еще опредъленнъе была формулирована въ 5 въкъ 3) еписконами Геласіемъ и Симахомъ, изъ коихъ первый утверждалъ, что власть епископовъ превосходитъ власть императоровъ тъмъ, что они и за самихъ королей должны дать отчетъ Богу на его судъ, а второй находиль, что между еписконами и императорами такое же различіе, какъ между божественнымъ, понеченіе о которомъ принадлежить первымъ, и человъческимъ, понечение о которомъ принадлежить послёднимь 4).

Подобнаго рода мысли не оставались только отвлеченнымъ разсужденіемъ; мало-по-малу стремленіе къ господству церкви, начавшееся въ религіозной области, благодаря благопріятнымъ историческимъ условіямъ, особенно возложенію короны на Пыпина Короткаго и Карла Великаго 1), распространилось и на свётскую, и, постепенно переходя отъ слова къ дёлу, подъ санкціей такихъ подложныхъ документовъ, какъ дареніе Константина, Лженсидоровы декреталіи 2), достигло высшаго своего развитія въ правленіе паны Григорія VII 3). Если престолъ св. Петра, пишеть Гри-

вальнымъ смысломъ писемъ двухъ названныхъ епископовъ къ императору, такъ и всей политикой римскихъ первосвященниковъ.

<sup>1)</sup> Съ цѣлью возвышенія Петра надъ другими апостолами было составлено во 2 вѣкѣ сочиненіе, позже названное псевдоклементипами по имени якобы поставленнаго самимъ Петромъ епископа Климента, которому приписывались нѣкоторыя части этого сочиненія. Geffcken. ib., 102—103; Суворовъ, ib., 9—11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Суворовъ, ib., 19; ср. Маасенъ, ib., 67.

<sup>3)</sup> Въ этомъ же въкъ представители римскаго епископа внервые на двухъ вселенскихъ соборахъ—Ефесскомъ 431 г. и Халкидонскомъ 451 г. открыто заявляютъ, что «римскій епископъ есть папа всеобщей церкви». «глава всёхъ церквей», и что всёмъ и всегда было извъстно, что св. Петръ, князь и глава апостоловъ, получилъ отъ самого Господа ключи царства и власть связывать и разрѣшать грѣхи и что онъ и теперь продолжаетъ жить и судить въ своихъ преемникахъ; см. Geffcken, ib, 11; Суворовъ, ib., 12, 13; Срѣтенскій, ib. 84.

<sup>4)</sup> Geffcken, Staatund Kirche, 110, 111; Суворовъ, ib., 21, 22; ср. Маасенъ, ib., 67; послъдній не признаетъ, чтобы названные отцы церкви стремились болъе, чъмъ къ идеальному превосходству послъдней надъ государствомъ, но эта мысль опровергается какъ бук-

<sup>1)</sup> Первое, т. е. возложеніе короны на Пынина, послужившее исходной причиной того знаменитаго дара, въ силу котораго, съ одной стороны, повый король пріобрѣталь санкніонированную какъ-бы свыше незаконно-захваченную верховную власть, а съ другой—уступаль папамъ область, отнятую у Ломбардовъ, было началомъ нанскихъ притязаній на господство надъ свѣтскою властью: оно было уплатой за услуги, которыхъ впередъ ожидали; см. Ланфре, ів., 34; Маасенъ, ів., 71—81: Осокинъ, ів., 408; Geffcken, ів., 124, 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти два подложныхъ документа, пущенные въ ходъ напой Николаемъ I въ 9 вѣкѣ, названномъ кѣмъ-то золотымъ вѣкомъ мошенничества, были составлены съ прямою цѣлью доказать полную независимость духовной власти отъ свѣтской и расширить первую на счетъ второй; см. Geffcken ib., 135; Маасевъ, ib., 82, 95—99; Лапфре, ib., 38—42; Суворовъ, ib., 28; Осокинъ lb., 409.

<sup>3)</sup> Между правленіемъ Григорія VII и его славнымъ предшественникомъ Николаемъ первымъ лежатъ почти два стольтія унадка и полной деморализацін какъ церкви, такъ и общества, которыя хотя благопріятны были свободь совьсти или по крайней мъръ терпимости въ то время, тьмъ не менье ихъ вредъ въ этомъ отношеніи едвали можетъ подлежать сомньнію, ибо они подготовили почву для послъдующаго абсолютизма и полнаго подавленія свободы личности; лишь на нравственныхъ развалинахъ общества могъ утвердить Григорій VII свой недосягаемый абсолютизмъ, ибо только теократически-религіозный принципъ могъ сдержать развращенное общество того времени; см. Осокинъ, іb., 413, 417.

горій, имъ́еть право рѣшать и судить дѣла духовныя, то тѣмъ болѣе ему принадлежить эта власть надъ дѣлами свѣтскими: кто можеть болѣе, можеть и менѣе. Власть папы въ обѣихъ этихъ сферахъ, по мнѣнію Григорія VII, одинаковая, абсолютная: "предоставляя св. Петру суверенное право судить и рѣшать на небѣ и на землѣ, Богь отсюда, говорить онъ, не исключиль никого и ничего; онъ ему подчипиль всѣ княжества и власти земнаго шара; онъ его поставиль княземъ падъ королевствами міра. Поэтому онъ можеть низлагать императоровъ, равно какъ и разрѣшать ихъ подданныхъ отъ присяги въ вѣрности. Папа, какъ преемникъ св. Петра, заключаеть Гильдебрандъ, есть господинъ земли и господинъ по праву божественному: отказаться поэтому отъ повиновенія апостольскому престолу значить содѣлаться виновнымъ въ идолопоклонствѣ" 1).

Къ этой теоріи церковнаго абсолютизма почти ничего не въ состояніи были прибавить ни папа Иннокентій III, доказывавшій, что власть королевская получаеть блескъ своего достоинства оть власти паны подобно тому, какъ луна заимствуеть свой блескъ оть солица, и господствуеть только падъ тълами, въ то время какъ папская власть—падъ тълами и душами, ни Иннокентій IV, утверждавшій, что самъ Інсусъ Христосъ основаль единовластіе королевское и церковное, передавъ св. Петру и его наслъдникамъ виъстъ бразды небеснаго и земнаго царства <sup>2</sup>), ни наконецъ Бонифацій VIII, возведшій въ знаменитой булль Unam Sanctam принципъ церковнаго абсолютизма въ догмать. "Мы въруемъ, нишеть Бонифацій, въ единую церковь, которая имъеть одного главу: Імсуса Христа, св. Петра и преемника св. Петра. Мы исповътуемъ по евангелію, что этой церкви принадлежать два меча: екътскій и духовный; одинъ прилагается церковью рукою наиы. другой хотя не саминъ папой, но по его мановению и допущенію королями и солдатами". Була заканчивается утвержденіемь, что папъ подчинено всякое человъческое создание и безъ этой въры изтъ надежды на спасеніе 1). Это стремленіе папъ къ господству надъ телами и душами людей, при благопріятныхъ исторических условіяхь, закончилось, какъ мы знаемь, вырожпеніемъ католической церкви въ своего рода теократію, въ духовную абсолютную съ своимъ особымъ цезаремъ и столицей имперію, обнимавшую большую половину тогдашняго культурнаго міра, — въ которой духовная власть, опирающаяся на свътскую, сосредоточилась въ рукахъ единаго лица, вельнія коего, какъ исходящія отъ внушенія самаго божества, запечатльны сакраментальнымы характеромы. Теократическій же строй, какъ извъстно, не только неблагопріятень свободъ совъсти, но положительно ее исключаеть. И дъйствительно, никогда эта свобода не была такъ подавлена, какъ въ средніе въка.

Отъ проповъди идей основателя христіанства, исполненныхъ терпимости, любви къ ближнему и всепрощенія, отъ ученія, полагавшаго свою силу лишь въ моральномъ вліяніи, духовная власть среднихъ въковъ перешла къ распространенію идей мести, петеринмости и безпощаднаго пролитія крови. Въ основаніе религіознаго преступленія, грѣха, духовная власть теперь положила не 
идею нравственной вины, а мысль о личномъ оскорбленіи божества, 
которое, будучи задъто преступленіемъ, подобно грозному библейскому Богу—мстителю, жаждеть мести и наслаждается мученіями 
грѣшинковъ 2). Согласно съ такимъ воззрѣпіемъ на религіозныя 
преступленія и самыя формы наказаній за нихъ должны были

<sup>1)</sup> Laurent, ib., 239; Маасенъ, ib., 120. Епископство, по словамъ Гольдебранда, на столько выше королевства, на сколько золото дороже свинца; Копстантинъ хорошо понималъ это, занявъ послѣднее мѣсто между епископами. Geffcken, ib., 145; Ланфре, ib., 109. Григорій Великій утверждалъ даже, что власть князей произошла первоначально отъ дъявола и очистилась отъ скверны только при содъйствін власти духовной; см. Geffcken, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Laurent, ib., 242, 243, 245; Maacent, ib., 131.

<sup>1)</sup> Laurent, ib., 249; Маасенъ, ib., 132; Geffcken, ib., 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вольтеръ, Prix de la justice et de l'humanité, oeuvres completes, tome 29, стр. 289; см. также Маасенъ, ib., 133; Кистяковскій, учебникъ уголовнаго права, 2 изд., 1882 г., стр. 65, 66.

получить самый жестокій характерь, такъ какъ нёть тяжелё вины, какъ оскорбление божества, вины, искупление которой превосходить всякія человіческія страданія. Мученія грішниковъ въ загробной жизни, по воззрѣнію средневѣковой духовной власти, превышають весь ужась и всю жестокость земныхъ страданій, а нотому следуеть подвергнуть оскорбителя божества самымъ изысканнымъ мукамъ и терзаніямъ, дабы, съ одной стороны, умилостивить Вожество, а съ другой, хотя частью облегчить небесныя страданія претерпініемъ земныхъ. Въ особенности безпощадна была духовная власть въ преследовании ученій, отступавшихъ отъ принятой догмы, какъ такихъ, которыя посягали на неприкосновенность и непогрѣшимость, такъ сказать, господствующаго культа. Ординарнымъ наказаніемъ за лжеученія или ереси было признано сожжение, такъ какъ только земной огонь можеть быть до нъкоторой степени уподобленъ огню небесному. Какъ духовенство, такъ и судьи были убъждены, что сжигать еретиковъ-это значить предварять адъ только на несколько минуть, ибо не сомневались, что Богь ихъ сжегь бы самъ непосредственно послъ ихъ смерти, отославъ въ адъ или ихътъла, оставиляся въ землъ, или души, которыя невидимы. По ихъ мнвнію сжигать еретиковъзначило совершать богоугодное дёло, ибо нёть музыки небесной болье пріятной Богу, какъ крики цілаго сонмища еретиковъ посреди пламени 1). Разрушать въру, которою живуть души, училь знаменитый Өома Аквинскій, преступленіе гораздо болье тажелое, нежели поддвлывать монету, которая способствуеть только жизни твлесной. Если фальшивые монетчики по справедливости присуждаются къ казни свътскими государями, то тъмъ съ большею строгостью слёдуеть относиться къ еретикамъ, которыхъ послё отреченія оть ереси совершенно справедливо убивать<sup>2</sup>).

Создавъ подобную теорію насилія и убійства, отцы церкви среднихъ въковъ, подобно служителямъ ея 5 въка, не замедлили

отыскать высшую санкцію своимъ идеямъ въ извращенномъ текстъ самаго евангелія. Епископъ парижскій Вильгельмъ, ссылаясь на притчу Спасителя о плевелахъ и пшеницѣ, такъ ее объяснялъ: "Іпсусъ Христосъ не велить сберегать плевелы, но только пшеницу; когда пельзя сберечь первыхъ, не вредя послѣдней, то лучше и не щадить ихъ. Отсюда слѣдуетъ, что тамъ, гдѣ нечестивые распространяются въ ущербъ народу Божію, не слѣдуетъ давать имъ размножаться, а надо ихъ истреблять съ корнемъ и, конечно, тѣлесною смертью, когда нельзя искоренить иначе" 1).

Но движенія человъческой души скрытны, неуловимы; внутренняя ел испорченность, гръховность не всегда достаточно обнаруживается внъшнимъ образомъ. Церковь же, взявшая на себя заботу о душь, естественно не могла остановиться на внъшнихъ дъйствіяхъ человъка, какъ критеріумъ его прегръшеній предъ Божествомъ; она ръшилась проникнуть въ глубину самаго человъческаго духа, дабы раскрыть, такъ сказать, весь объемъ гръха, и въ своемъ усердіи дошла до того, что стада самымъ безцеремоннымъ образомъ рыться во всъхъ тайникахъ души. А такъ какъ добраться до послъднихъ иначе нельзя, какъ черезъ внъшнее воздъйствіе на человъческое тъло, то духовная власть и начала расточать самыя разнообразныя средства этого воздъйствія, разные виды моральныхъ и физическихъ пытокъ и истязаній 2). Такъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вольтеръ, ib.; Осокинъ, Первая инквизиція, 490.

<sup>2)</sup> Осокинъ, Первая инквизиція, 481.

<sup>1)</sup> Осокинъ, ib., 480. По ученію средневѣковой церкви еретики суть измѣпники и мятежники въ ея домѣ, ибо они отвергаютъ установленную самимъ Богомъ, въ силу факта рожденія, свою принадлежность къ истинной церкви; см. Geffcken, ib., 163.

<sup>2)</sup> Вотъ теорія или оправданіе инквизиціи итальянскимъ духовенствомъ: «Если принуждать мечемъ къ исповѣданію истинной вѣры есть дѣло благочестія и великой заслуги предъ Богомъ, то восколько благочестивѣе, полезнѣе и даже труднѣе дѣйствовать путемъ постояпнаго надзора, искоренять въ душахъ грѣшниковъ ихъ заблужденія, принуждать ихъ къ тому наказаніемъ, предупреждать строгимъ примѣромъ распространеніе страшнаго грѣха и соблазна. Если грѣшнику предстопть вѣчное осужденіе въ той жизни, то не лучше ли заставить его хотя бы строгостью и силою покаяться или познать истинную вѣру»; см. Осокинъ, іb., 488.

воздилия инколиція, но своим убрань моржилаго в физодервого цасалів, прокравочись искую тирацію.

Престедование и истребление средения, какъ общем истра '), было предписано варомами такки периовиних в обировъ бывших в одинъ въ Латеранъ въ 1179 г., другой въ Веронъ въ 1184 г., а третій также въ Латеранъ въ 1215 г., а первый императорскій эдикть, повельший истреблять еретиковъ, если съ нихъ въ теченіе года съ днемъ не снято будетъ церковное отлученіе, вышелъ въ Римъ 22 Ноября 1220 года изъ рукъ молодаго Гогенштауфена Фридриха II, получившаго за то отъ пацы императорскую коропу '). Провавки ногромъ Вальченция или Альбигой-

1) Пресибдованіе и истребленіе еретикови, каки часткія міра, практизуєтся еще равище; из началі 11 віжа соберь осудили еретикови, открывшихся въ Оржевий и въ крутехт городахи Фрацція въ соктичнію, что кібетвительно и было выполнене. Первый костерь, встреблиції 13 срепиковь, быль далюжень на площадахи Тулузи въ 1020 году. Галуа, истерія пикразиція, переводь Морестра, 1873 г., стр. 11; см. Осокеки, Первая пиквикиція, 414.

2) Elmstehlt, Geschichte des Rechts der Rolligiesen Bekenntmissfreiheit, orp. 15-16; Loiseleur, les crimes et les peines, 1868 r.. ега. 179; Осовист. Первая инквариція, 430, 433, 425, 434; Pastya, ib., 17, 23; Geffeken, ib., 167. Co arma we reguen officeполешто связывають в учреждение инсервации: пужно оснаво сказать, это время си вознаживается различно указывается вжальнователими. Одна относять его из 1179 г., другіє ва 1308 году, свеживия ее от именеми пади Иложений III. третьи из 1215 г. и г. к. Это цесогласів за значитильной міврів обусловдиваєтся различнимъ виниматемъ природи и созграний попити внавивации. Очокинъ, явтерь препрасной можетрафія, яким уже цитороводной, истимая подълисномъ инивизици обстоиотехосисе убражления, инеделявляющее соедилечіе двухь политія- особеннято судопроизводства в участія вы перд-Райль навываючихъ пописнотнующихы монаховы, отвиргая вей навалаиме термецы дожнистовенія виквижтій, отогость се из 1933 г., а рішительную буллу, обоботрожую виживанцію и запесною се повоегда въ восоріто- въ 1254 и 1267 годамь. Первая часть этого учремедения, т. с. тибисе судопноваводство, по словать Осняща, было висцедо посыв Тулучевите собора 1929 г., и пеорыму такиль токцать, прекраписний благословенную, цейтущую культурой страцу их пустыцю, обигренную протыть чассы мирных в житолой, было приятическими сибдением этих жестоких запоновый).

Съ агихъ поръ невикринная негоринхость сделалась лекунговъ Западной перкви и распространила свое госположен на ибсколько столето. Пресабдуя вадачу распрыть внутренито граховность, а

эмикисть быль упрежденный из испанского города Леркда. Первая ичествинів, сит. 422, 425, 445, 450, 451, 453; ср. Галауа, іб., 83—35. Что же висистем участи вы инивисией сертегой пласти, како остава применения каказанія, то постановленію о передачі доожного въ руки втой власти принадаскить, по слозанъ Осовина. Вегоновому собору 1188 годя (ib., 518). Приводали обыкновенно четкие довода вы помер инфинательства свытькой влясти вы дыя совбого: 1) всякое правительство обязано предупреждать раздоры; иеждическія и безпорядки, которые всегда порожляють вы государетвахт религіозныя неостиясія: 2) кристійнскій государь должевъ бацести за чистогой віром, слідовательно, не относиться жи ней си поворявичь равнодуплінать, в устранять еретическую зараку: 3) еган завонь пресавлуеть полошение ведичестви поскорбление государства. то неструусть св гораздо большено карою отпоситься ва трув. вачение поиссить и оснорбилють Бога и сватую візру, вбо Божів вссичество безконечно выпле инперагорскиго; 4) благогворцая огрогомы эклоновъ продивъ ерегировъ и размообразика наказакія кротков юкхъ служать побудительной причинсй, чтобы они обратились из церкой В познает потину: беза чого, можеть быть, они пинатля по покинуть езэнхи убільненій; си. Осенкив, іб. 421—423. Зароджин или препеденты наквижитів услатрувають еще жь 4 столілів--ыь указахы Феограія 2-го 381 и 383 г., ман когорыхь постідній подчиналь сиссийдывание врачиковы суду особымь лиць, называниями инквазаторами и решащими леда по тайними новазациями доваживовы (Оковинь, ю., 305), в также тъ кодекси Феодосія И 488 г., во которемь быля собразы влакные тексты, приходившиеся впоствлении про-THOSE COMPANIONS (Loiselent, Les crimes et les poises, 98, 279).

1) При завоеванія одною города Возьо было казпено екине 38000 челобіжь. «На всераста, ща раша, ща пола на не щадили для назадація к большов радисти добрижь пецей», упівлонили полекій сезада спосто веколителя, который объявиль этоть факть чудисшиль прихіднома Пежеской мести. Сейскен, іб., 165.

также истребить, искоренить враговъ церкви, измънниковъ и мятежниковъ ея, органы церкви — инквизиціонные трибуналы — не останавливались, не брезгали ничёмъ, что могло служить этой цёли: прибъгали ко всякаго рода ухищреніямъ, обманамъ, лживымъ объщаніямъ, утонченному коварству, давали въру доносчикамъ самымъ позорнымъ, показаніямъ отъявленныхъ негодяевъ, преступниковъ, игнорировали самыя священныя чувства человъка, заставляя его показывать противъ своихъ ближнихъ, мужа, жены, отца, дътей, братьевъ и сестеръ 1), расточили самыя изысканныя истязанія или мученія—пытки 2), тревожили покой мертвыхъ, кости которыхъ вырывали и затёмъ подвергали сожжению рукою палача, дабы еретикъ зналъ, что самая смерть не избавить его отъ воздаянія, и дабы его опозоренная память потерялась въ потомствъ 3), конфисковали имущество еретиковъ, даже погребенныхъ, а ихъ дома, какъ оскверненные, разрушали, а на то мъсто, гдъ они стояли, свозили нечистоты 4), лишали гражданскихъ правъ ни въ чемъ неповинныхъ детей погибшаго на костре еретика, проклятіе намяти котораго переносилось и на его потомство 5), наконецъ, казнили самое изображение еретика, сделанное изъ дерева или бумаги, стараясь такимъ образомъ наглядно поразить не только факть, но и самую идею протеста 6).

Самая безупречная жизнь, глубокая преданность церкви не обез-

печивала спокойствіе мирнаго жителя; ничтожнівшее подозрівніе, тайныя козни или извёть врага, фанатика монаха и даже опозореннаго суломъ достаточны были, чтобы подвергнуть самаго преданнъйшаго. сына церкви духовному суду; послёдній же, захвативъ въ руки жертву, истерзываль ее мученіями цытки до того, что она взводила на себя набывалыя прегрешенія; затёмъ слёдовало отлученіе, передача въ руки светской власти и сожжение рукою начала. Гонение на ересь, запача искоренить всякій разладь въ религіозной сферѣ логически привели къ своего рода болезненному страху церкви передъ всякими спорами и диспутами по религіознымъ вопросамъ: чтобы не лать повода исказить догмата преніями, всякіе подобные дисиуты между мірянами были запрещены подъ страхомъ отлученія. Мало того, страхъ передъ ересью и стремленіе ее предупредить пошли до того, что запрещено было читать какія либо богословскія книги на понятныхъ языкахъ и даже библію: позволено было читать только псалмы и часы и то на латинскомъ языкъ: одного факта имънія библіи было достаточно иногда для заподоэрвнія въ ереси и преданія суду никвизиціи 1).

При такомъ положеніи вещей — свободный голосъ науки и совъсти быль совершенно подавлень, и самая государственная власть была низведена въ положеніе раба и палача, исполнявшаго приказанія церкви. Система церковнаго абсолютизма, возведенная въ догмать, легко стирала съ лица земли всякаго, кто позволяль себъ время отъ времени возвысить голосъ: Іоаннъ Гусъ и Іеронимъ Пражскій, эти апостолы ученія Виклефа, заговорившіе противъ господства церкви въ 15 въкъ, были сожжены, а начавшееся затъмъ религіозное движеніе, получившіе характеръ протеста противъ злоупотребленій римской церкви, вызвало безпощадную реакцію послъдней, жертвой которой пали сотни и тысячи людей.

<sup>1)</sup> Осокинъ. Первая инквизиція, 474, 499; Галлуа, ів., 57. Неразборчивость въ средствахъ открытія и преслѣдованія ереси способствовала крайнему развитію сикофанства, лицемѣрія и ханжества въ обществѣ. Осокинъ. ів., 496.

<sup>2)</sup> О первыхъ пыткахъ извъстія встръчаются въ лътописи подъ 1144 годомъ, а разнообразіе и методичность ихъ появляется послъ буллы Инокентія IV 1152 г.; цри чемъ виды пытки слъдовали другъ за другомъ въ такомъ порядкъ по тяжести: дыбой, огнемъ и водой. Осокинъ, ів., 500, 502.

<sup>3)</sup> Осокинъ, ib., 415, 443, 492, 515.

<sup>4)</sup> Осокинъ, ів., 509—510.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ibid., 515.

<sup>6)</sup> Ibid., 493.

<sup>1)</sup> Осокинъ, 523, 524; Geffcken, ib., 166. По тѣмъ же мотивамъ требовали отъ мальчиковъ, начиная съ 14-ти лѣтъ—ежегодно возобновляемой клятвы въ томъ, что они будутъ вѣрны католической церкви. Осокинъ, ib., 523.

Костры инквизиціи въ Испаніи, Италіи и Нидерландахъ, Варфоломеевская ночь во Франціи, жестокія казни въ Богеміи послъ роковой битвы на Бълой горъ останутся навсегда грозными памятниками тираній церкви, увлекшейся внъшнимъ господствомъ и забывшей свою высокую, святую миссію.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

Круг преступленій противт религи вт исторіи нъкоторых древних и новых народовт.

#### І. ЕВРЕЙСКОЕ ПРАВО.

Пятикнижіе Моисея имѣло огромное вліяніе на развитіе средпевѣковыхъ уголовно-правовыхъ институтовъ вообще и нарушеній
противъ религіи въ особенности. Какъ первое слово основателя
кристіанской религіи, такъ и цѣлая система его великаго ученія
были возвѣщены въ странѣ Іордана и его окресностяхъ; понятно, что традиціи и законы Іудейскаго государства, какъ колыбели христіанской цивилизаціи, не могли, вмѣстѣ съ нею, не
распространиться и на другіе народы. Этому помогло прежде всего то, что источникомъ Моисеевыхъ законовъ считался тотъ самый Богъ, которому Іисусъ Христосъ молился какъ своему отцу, а затѣмъ внутреннее достоинство самыхъ законовъ 1).

<sup>1)</sup> Моисеево право, въ противоположность кастической систем восточных в государствъ, первое провозгласило въ замъчательной для того времени чистотъ и послъдовательности два важных принципа уголовнаго права, получивше жизнепную силу только въ новъйшей цивилизаціи, главнымъ образомь въ XIX въкъ, а именно—принципъ равенства предъ закономъ всъхъ, не различая лицъ ни по состоянію, ни по общественному положенію: «твори смъло судъ, не увлекайся

Тексть Вибліи, поэтому, не только въ средніе, но и въ новые въка часто цитировали, какъ непогръшимый авторитеть при разръшеніи уголовно-правовыхъ вопросовъ. Въ дълахъ, касающихся посягательства противъ религіи и нравовъ, законы Моисея долгое время служили основаніемъ уголовной юстиціи всъхъ христіанскихъ государствъ, разръшавшихъ многія затрудненія.

Относя источникъ уголовныхъ законовъ къ самому Божеству, евреи, подобно индусамъ <sup>1</sup>), отъ него же производили и самое право наказанія; осуществленіе этого права разсматривалось лишь какъ исполненіе порученія божественной власти. Отсюда судьи суть только представители самого Бога, который есть верховный Судья, подъ невидимымъ, такъ-сказать, предсёдательствомъ котораго они, возвышаясь надъ человёчествомъ и пріобрётая божественное вдохновеніе, возвёщаютъ людямъ справедливость <sup>2</sup>). Моисей, какъ и законодатель индусовъ, прекрасно понималъ, что только верховный, внёземной источникъ уголовной юстиціи способенъ былъ сообщить ей необходимую, продолжительную твердость среди народа грубаго, выросшаго при господствё кровной мести, а потому легко поддающагося движеніямъ страсти <sup>3</sup>).

ни въ право, ни въ лѣво и не взирай на положеніе лицъ, говоритъ Второзаконіе (глава XVI, стихъ 18—20)», а также принципъ личности наказаній, требующій, чтобы отвѣтственность падала только на виновнаго: «да не умираютъ отцы за своихъ дѣтей, а дѣти за родителей, говоритъ Мопсей, пусть каждый несетъ отвѣтственностъ за свой грѣхъ (Второзак, ів., XXIV. 16). См. также Loiseleur, ів., 8, Мауег, івіd., 395; Thonissen, Études sur l'histoire du droit criminel des peuples anciens т. 1-й 201, 204; Гольцендорфъ, Встунительный очеркъ угол. права, переводъ Соболева, Юр. В., 1874 г., май и іюнь, стр. 98; Michaelis, Mosaisches Recht, 1770—1776 г., § 229, стр. 2—5, § 297, стр. 120.

- 1) Thonissen, Études. T. 1, CTP. 199.
- <sup>2</sup>) Исходъ, гл. XXI, ст. 6; Thonissen, Études, т. 1, стр. 200; Michaelis, ib., § 35, стр. 181—186.
- 3) Только законы, установленные самимъ Богомъ, въ состояніи бычи сообщить уголовной юстиціи характеръ публичный, только они

Естественно, что отнесеніе источника законовъ къ самому Божеству должно было привести къ смѣшенію морали съ правомъ, къ превращенію государства въ теократію, въ которой Іегова въ одно и то же время быль царемъ, законодателемъ и судьей 1). Нарушеніе законовъ Моисея, какъ продиктованныхъ самимъ Богомъ, разсматривалось, какъ возстаніе противъ Вѣчнаго, какъ грѣхъ, какъ религіозное преступленіе. Но такъ какъ преступныя дѣянія заключають въ себѣ посягательство не только на обязънности къ Богу, но и на обязанности къ людямъ, то по природѣ нарушаемыхъ отношеній, по преобладанію въ нихъ того или другаго элементовъ—божественнаго или человѣческаго, уго ловныя правонарушенія раздѣлялись на преступленія противъ Бога и противъ людей 2). Это раздѣленіе проявляется въ самомъ порядкѣ перечисленій десяти зановѣдей: первыя четыре зановѣди

могли установить государственную карательную систему на мъсто частной, кровной мести, съ которой приходилось бороться Моисею-См. Du-Bois, Histoire du droit criminel des peuples anciens, Paris, 1845 г., стр. 46—48; Thonissen, Études, т. 1, стр. 199; Гольцендорфъ, ів., 97; Loiseleur, Les crimes et les peines, стр. 9.

<sup>1)</sup> Іулейскую теократію не слідуеть смішивать съ восточными-Индіей и Египтомъ. Въ этихъ последнихъ жреческое сословіе стояло у кормила правленія и сосредоточивало въ своихъ рукахъ супрематію судебной власти; въ Іудей же левиты привиллегіей судебной власти не пользовались: судьи здёсь избирались изъ среды народа и кажлый, пріобръвшій довъріе граждань, могь занять этоть пость. Thonissen, Études, TOMB 1, CTP. 200; Mayer, Gechichte der Strafrechte, стр. 395; Geffcken. Staat und Kirche, стр. 42. Мивніе Du-Bois, что левиты пользовались супрематіей въ уголовной юстиціи, не върно, ибо тексть книги Второзаконенія, на которой онъ ссылается (Histoire, т. I, стр. 42), опредъляеть комнетентность высшаго судьи въ лицъ первосвященника-одного или во главъ коллегіи священниковъ, къ которому Моисей приказываетъ обращаться за разрѣшеніемъ дёлъ темныхъ, запутанныхъ, затруднявшихъ низшихъ ординарныхъ судей. См. прекрасное объяснение этого мъста у Тонисена, Études, T. I. 216-219.

<sup>2)</sup> Mayer, Geschichte, 20. 390.

нормирують отношенія къ Богу, а остальныя 6 къ людямъ <sup>1</sup>). Согласно съ симъ все уголовное законодательство Моисея представляется проникнутымъ двумя началами: а) теократическимъ, преслъдующимъ охрану культа отъ всякихъ уклоненій, и б) публичнымъ, которые хотя было подчинено первому, но имѣло въ виду самостоятельную задачу: установленіе общественнаго института наказанія въ формѣ видимаго возмездія: "око за око, зубъ за зубъ <sup>2</sup>). Самый институтъ наказанія преслѣдоваль двѣ ближайшія цѣли: экспіацію, искупленіе зла предъ Вѣчнымъ, и возмездіе; какъ отдаленная цѣль—выступаеть устрашеніе, желаніе примѣрностью наказаній поразить злыя души, склонныя къ преступленіямъ <sup>3</sup>).

Кругъ преступленій противъ религіи по законамъ Монсея обнималъ следующія деянія.

I) Во главъ ихъ стояло идолопоклонство; послъднее было преступленіемъ раг excellence, какъ такое, которое посягало на самое основаніе политической системы Моисея, поставившаго своей задачей утвердить въ Іудейскомъ народъ въру во единаго Бога. При господствъ кругомъ идолопоклонства сохраненіе въры въ Верховное духовное существо среди одного народа было чрезвычайно трудно, и вотъ Моисей въ основаніе самой конституціп Іудейскаго государства кладеть эту въру; мало того, надъленіе первою еврейскаго народа онъ представляеть въ видъ договора,

заключеннаго съ Богомъ, въ силу котораго евреи обязались покланяться только одному Ісговъ, который за это даровалъ имъ свободу и поставилъ въ положение избраннаго, своего народа. Отпадение отъ Ісговы есть поэтому возстание противъ него, какъ царя, законодателя и судьи, разрушение священнаго союза, заключеннаго между Богомъ и народомъ, родъ верховной измѣны 1).

Составъ преступленія идолопоклонства предполагалъ или служеніе идоламъ въ собственномъ смысль, т. е. посвященіе имъ своей діятельности, или принесеніе имъ жертвы, воздіяній, или воскуреніе фиміама, или паденіе предъ ними ницъ, или накопецъ-объявление въры въ нихъ, какъ боговъ, со словами: "ты мой богъ" 2). Ісгова есть единое существо по роду и числу, безъ матеріи и формы, которому Монсен новелёль покланяться только въ духъ, а не посредствомъ изображеній. Онъ не хочетъ, чтобы существовали даже матеріальныя изобранія Ісговы и запрещаєть евреямъ покланяться Богу въ чувственныхъ формахъ, напоминая, что они не видели никакого образа въ тотъ день, когда Въчный говорилъ посреди пламени на горъ Хоривъ 3). Мотивомъ этого запрещенія, надо думать, было опасеніе Моисея, чтобы его народъ отъ поклоненія изображеніямь Ввинаго не перешелъ къ поклоненіямъ идоламъ; здёсь сказывается великій геній Тудейскаго законодателя, прекрасно понимавшаго, насколько высока была для грубаго народа чистая отвлеченная идея Божества, и насколько опъ способенъ и готовъ быль ее матеріализировать, превращать въ чувственные образы 4). Только абсолют-

<sup>1)</sup> Эту мысль, кром'в Mayer'a, очевидно разд'вляеть и Тописенъ, который во II т. своего труда (Études) спачала пзлагаеть преступленія противъ религіи въ объем'в первыхъ четырехъ запов'вдей, но. разум'вется, съ комментаріями, оспованными на изученін всего Пятикнижія, а зат'ємъ преступленія иныхъ категорій.

<sup>2)</sup> Гольцендорфъ, Вступительный очеркъ, 97.

<sup>3)</sup> Тонисенъ (Études, т. II, стр. 202) насчитываетъ три цѣли Моисееваго наказанія—экспіацію, возмездіе и устрашеніе; по устрашеніе можно разсматривать лишь какъ отдаленную цѣль, нбо система наказаній Моисея, по словамъ самого Тонисена, чужда ненужной жестокости: въ сущности она была довольно мягкая для того времени; см. Тонисенъ, ів., стр. 205; ср. Loiseleur, ів., стр. 7—8; Michaelis, ів., § 230, стр. 7; послѣдній признаетъ какъ господствующую цѣль наказанія въ законахъ Моисея—устрашеніе.

<sup>1)</sup> Исходъ, гл. 20, ст. 20; Второзаконіе, гл. IV, ст. 23; см. также Thonissen, Études, т. II, стр. 115; Mayer, Geschichte, стр. 6, 399, 400; Michaelis, Mosaisches Recht, § 35, стр. 173, § 245, стр. 104, § 246, стр. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Michaelis, ib., § 245, crp. 105; Rabbinowicz, ib., 119; Mayer, Geschichte, 401.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Второзаконіе, гл. IV, 15; см. также Michaelis, ib., § 250, стр. 158; Тонисенъ, Études, т. II. стр. 118—119; Mayer. ib., стр. 397, 399.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Du Bois, Histoire, crp. 51; Thonissen, Etudes. crp. 116, 119; Michaelis, ib., § 245, crp. 107.

нымъ запрещеніемъ покланяться какимъ бы то ни было матеріальнымъ изображеніямъ можно было воспитать народъ, привыктій даже къ принесенію человіческихъ жертвъ идоламъ 1), въ духъ поклоненія чистой идей Верховаго существа.

Ординарнымъ наказаніемъ идолопоклонства было побитіє камнями <sup>2</sup>). Это наказаніе постигало собственно только тѣ дѣйствія, которыя мы отнесли къ его составу; поэтому фабрикація идоловъ, не сопровождавшая служеніемъ имъ, предоставлялась гнѣву божію <sup>3</sup>), кэриту <sup>4</sup>), съ которымъ, по словамъ талмуда, соединялось иногда бичеваніе <sup>1</sup>). Равнымъ образомъ, кэритомъ преслѣдовалась фабрикація и даже поклоненіе матеріальнымъ изображеніямъ Ісговы; это заключеніе подтверждается, во 1-хъ, отсутствіемъ положительнаго закона, который назначаль бы за такія дѣянія смертную казнь, и, во 2-хъ, исторической справкой, которая, не давая намъ примѣровъ подобпаго наказанія, въ то же время показываетъ, что даже вожди израпльскаго народа, какъ Годеонъ, сооружали матеріальныя изображенія Божества <sup>2</sup>).

Поставивъ своей задачей утверждение единобожия, какъ основнаго условия созданной имъ политической системы, Моисей не останавливается предъ средствами въ борьбъ съ идолоноклонствомъ; онъ игнорируетъ самыя священныя узы родства, приказывая доносить брату на брата, отцу на своихъ дѣтей и жену: "если будетъ уговариватъ тебя, говоритъ Моисей, братъ твой, сынъ твоей матери, твой сынъ, дочь или жена, которая тебъ дорога, или твой другъ, который дорогъ тебъ, какъ твоя жизнь, приглашая пойти нослужить чужимъ Богамъ, то ты не слушайся ихъ, не щади и не скрывай; но убей—ты первый подыми на нихъ руку, а за тобой и весь народъ 3). Обязанность доноса и исполненія приговора со стороны родственниковъ узаконяется, впрочемъ, какъ видно изъ текста, только въ случаяхъ соблазна,

<sup>1)</sup> Принесеніе человіческих жертвь финикійскому богу Молоху, віроятно, было достаточно распространено, если Монсей счель нужнымь носвятить имь спеціальное запрещеніе (Левить, XVIII. 21, XX. 1—5). Віз началі, надо думать, совершались дійствительныя жертвоприношенія, а затімь большею частію символическія, состоявшія віз томь, что заставляли дітей проходить между двумя зажженными у алтаря огнячи. «Вы не давайте вашихь дітей, чтобы ихъ заставляли проходить черезь огонь віз честь Молоха», говорить Монсей (Левить, XVIII, 21). См. Тонисень, Études, т. II, стр. 123—126; Мауег, Geschichte, стр. 535—536; Michaelis, ів., § 247. стр. 123, 131, 132.

<sup>2)</sup> Второзаконіе, XVII, 2—5; см. также Mayer, Geschichte, 400: Loiseleur, ib., 14: Du Bois, Histoire du droit criminel des peuples anciens, стр. 50; Thonissen, ib., 119; Michaelis, ib., § 246. стр. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Thonissen, ib., т. II. 122; Mayer. отнесши на стр. 400 приготовленіе истукановъ къ идолопоклонству, на слѣд. же страницѣ это дѣяпіе изъ состава даннаго преступленія исключаетъ; см. также Michaelis. ib., § 248, стр. 136.

<sup>4)</sup> Значеніе кэрита довольно спорно. Одни видять въ этомъ институть родь гражданской смерти, другіе—и такихъ много—просто смертнуюказнь; третьи смертную казнь или лишеніе гражданскихъ правъ, четвертые (Лаузслеръ) различають три вида этого наказанія: а) отлученіе тѣла—смертная казнь, b) отлученіе души—лишеніе будущей жизни н с) отлученіе души и тѣла; пятые опредѣляють кэрить, какъ Божью кару, угрожающую тѣмъ, которые пэбѣгають человѣческой юстиціи. и т. д. Мы считаемъ это послѣднее миѣніе, впервые высказанное, кажется, талмудистами и защищаемое Тониссночъ, наиболье близкимъ къ истинъ. См. у послѣдняго мѣткую критику разныхъ мнѣ-

пій (ib., т. II, 46—49); см. также Michaelis. Mosaisches Recht. § 237, стр. 39-44; Rabbinowicz, Legislation criminel du talmud. Paris, 1876 г., стр. 220; Hugo Meyer, Lehrbuch des deutschen Strafrechts, 1882 г., стр. 21; Loiseleur, ib., 11—12.

<sup>1)</sup> Кэритъ, по традиціямъ раввиновъ часто зам'янялся бичеваніемъ: виновнаго въ третій разъ подвергали заключенію, которое фактически переходило въ смертную казнь. Тонисенъ, ів., 58. По ученіямъ раввиновъ стыдъ бичеванія искупляль вину и наказанный избавлялся отъ кары Божіей. Rabbinowicz, ів., 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Thonissen, ib., т. II. стр. 119 — 120; Michaelis, ib., § 245. стр. 108—112.

<sup>3)</sup> Второзак. XIII, 6-9; см также Mayer, Geschichte, 350. 401; Тонисенъ, Ètudes, т. II, 116; Michaelis. ib., § 247, стр. 121.

подстрекательства къ преступлению со стороны виновнаго, при чемъ отсюда исключались, кажется, дъти въ отношении къ своимъ родителямъ, а также жена въ отношеніи къ мужу 1). Дабы, далье, закръпить въ душъ Израиля убъждение, что ни одинъ актъ идолоноклонства не останется безъ должнаго возмездія, Монсей грозить кэритомъ, гневомъ Вожіемъ, виновному, который избетнеть наказанія: "я обращу гнівь мой на человіна и его семью, говорить Іегова, и исторгну его изъ среды своего народа со всёми ирикосновенными къ его преступленію <sup>2</sup>). Предвидя возможность виаденія въ идолопоклонство цёлаго города, Моисей предписываеть полное его уничтожение со всёми жителями, постройками и имуществомъ 3). Это покараніе цёлаго невёрнаго города, не безъиствестное и Грекамъ 4), предписывается Моисеемъ только послѣ тщательнаго изслъдованія и полнаго установленія факта преступленія — отпаденія отъ культа Ісговы. Моисей приказываеть такой невфрный народъ истребить мечомъ, а все имущество его и городъ предать огню, при чемъ объявляеть этотъ последній акть жертвой Богу, который, будучи разгивань отпаденіемъ отъ него целаго города, покрываеть его анафемой 5) и требуеть умилостивленія 6). Мало того, Монсей грозить

разными бъдствіями всему народу израильскому если, онъ забудеть завъть Бога своего и впадеть въ идолопоклонство, а именно—повальными бользнями, неурожаями, истребительными войнами, и наконець—гибелью всего народа, который будеть изгнанъ изъ обътованной земли и котораго Тосподь разсъеть по лицу ея между всёми народами <sup>1</sup>).

П. Вогохульство. "Кто будеть влословить Вога своего, говорить Монсей, понесеть грёхъ свой, но кто произнесеть въ хулу имя Въчнаго, будеть наказанъ смертью <sup>2</sup>). Изъ различныхъ толкованій этого мъста, кажется, върнте то, которое относить къ составу богохульства только открытое поношеніе имени Іеговы <sup>3</sup>). Поэтому отсюда исключались: а) богохульство безъ произнесенія имени Іеговы <sup>4</sup>); виновный могъ поносить предметы почитанія, какъ напр., ангеловъ и даже самаго Іегову, но если хула не сопровождалась произнесеніемъ одного изъ именъ Іеговы, то онъ подвергался карт лишь гнтва Вожьяго, такъ-какъ его слова не обнаруживали открытаго поношенія Втинаго: они были двусмыслены, могли относиться къ другимъ предметамъ культа, и потому компетентнымъ судьей въ этомъ случат могъ быть только Творецъ <sup>5</sup>); в) поношеніе чужихъ боговъ, все равно, исходило ли оно отъ евреевъ или язычниковъ <sup>6</sup>). Наказаніе богохульства—побитіе

<sup>1)</sup> Mayer, ib., 350; Michaelis, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Левить, гл. XX, ст. 3; см. также Тонисень, ib.. 115, 126.

<sup>3)</sup> Второзак., XIII, ст. 12-16.

<sup>4)</sup> Thonissen, Ètudes, T. II., CTP. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Второзак., XIII. ст. 16, 17; Тонисень, ib.. 143: Michaelis. ibid.. § 246, стр. 118—120.

<sup>6)</sup> Кажется. что Израиль не особенно быль расположенъ примънять это непомърно-суровое наказаніе; по крайней мъръ раввины прилагали всъ усилія. чтобъ ограничить случаи его выполненія: такъ. по словамъ Тонисена. они требують для состава преступленія. чтобы большая часть населенія отпала отъ культа Вѣчному, чтобы подстрекателями были взрослые мужчины. а не женщины и дѣти, и чтобы они принадлежали къ тому-же городу и колѣну, какъ и остальные виновные. См. Тонисенъ, ів., т. II, 143—144; Michaelis, ів., § 246, ст. 119—120; ср. Гольцендорфъ, ів., стр. 99.

¹) Левитъ, XXVI; Второзак., IV. 25—27; XXVI. XXVII, XXXII; см. также Mayer, Geschichte, 401; Michaelis, ib. § 246, стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Левитъ, XXIV, 15—16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тонисенъ, ib., II, стр. 130; Mayer, ib., 415—416; Michaelis, ib., § 251, стр. 179; Rabbinowicz, Legislation criminelle du talmud, стр. 116.

<sup>4)</sup> Thonissen, ib.; Michaelis. ib., § 250, crp. 179, 180.

<sup>5)</sup> Тонисенъ, II. 130, 131; Michaelis, ib., § 145, стр. 9. Мивніе Маует'а. что первая часть приведеннаго текста имветь въ виду только случаи поношеція язычникомъ своего бога, какъ не согласное съ внутреннимъ смысломъ всего сюда относящагося текста. цамъ не представляется уб'єдительнымъ; см. Мауег, Geschichte, 415—416.

<sup>6)</sup> Тонисенъ, ів., стр. 131—133; см. у него върную критику мнъ-

камнями падаеть безразлично, какъ на туземца, такъ и на иностранца <sup>1</sup>). Такое жестокое наказаніе богохульства, совпадающее съ тѣмъ, которое было положено за идолопоклонство, объясняется однороднымъ ихъ значеніемъ въ политической системъ Гудейскаго царства: поношеніе имени Іеговы, какъ и отпаденіе отъ его культа, есть возстаніе противъ него, какъ царя, законодателя и судьи; слъдовательно, носить характеръ государственнаго преступленія <sup>2</sup>).

III. Ложное пророчество. Различались три его вида: а) пророчество, сопровождавшееся соблазномъ, подстрекательствомъ къ идолопоклонству; оно каралось смертью, если виновный прибъгаль для подтвержденія своихъ ученій къ знаменіямъ и чудесамъ; пророчество въ этомъ случат было лишь эгидой намтренія обратить въ идолопоклонство; смертная казнь—по талмуду—совершалась посредствомъ побитія камнями 3); в) ложное пророчество въ собственномъ смыслт; этотъ видъ пророчества имтъ мъсто тогда, когда виновный злонамтренно возвъщаль отъ имени Божьяго, по порученію Ісговы, такія вещи, о которыхъ Богъ ему не передавалъ 4); с) пророчество во имя чужихъ боговъ 5). Во 2-мъ и 3-мъ случаяхъ назначается смертная казнь, совер-

нія, будто и поношеніе чужих в боговъ даже въ лицт евреев строго запрещались Моисеемъ; ср. Michaelis, ib., § 251, стр. 170, 171.

шавшаяся—по талмуду—посредствомъ удушенія 1), но въ посл'яднемъ случав безусловно, не различая, сбудется или нетъ предсказаніе виновнаго, а въ первомъ только тогда, когда его предсказанія не подтвердятся. Предсказывавшій во имя Ісговы подвергался своего рода контролю; дабы отличить истиннаго отъ пожнаго пророка. Монсей предписываеть обращать внимание на то, сбудется или нъть его предсказание 2): если сбудется, то его божественное посланничество только подтверждается; если-же нътъ - то пророкъ есть просто обманщикъ, который долженъ быть преданъ смерти, какъ человъкъ, вносящій смуту въ государственный порядокъ, однимъ изъ краеугольныхъ камией котораго была въра въ откровение Теговы, возвъщающаго время отъ времени свою волю чрезъ пророковъ 3). Составъ ложнаго пророчества втораго вида талмудъ расширяетъ включениемъ сюда и тъхъ случаевъ, когда кто либо возвѣщаетъ свѣдѣнія, сообщенныя Вогомъ другому такъ, какъ будто они были сообщены ему лично 4). Сокрытіе же сообщеннаго Богомъ или искаженіе путемъ прибавки лишнихъ словъ подвергалось, по словамъ талмуда, только кэриту, которымъ Моисей угрожаеть и за невърје пророкамъ. говорящимъ отъ имени Іеговы 5).

IV Колдовство и магія. Разныя тайныя искуства у евреевъ стояли въ тъсной связи съ языческими культами: занятіе ими и обращеніе къ нимъ угрожало опасностью чистотъ національнаго культа; поэтому Моисей и запрещаетъ ихъ строго. Онъ грозить счертною казнью, избіеніемъ камнями, за три вида тайныхъ искуствъ: колдовство, магію и вызываніе духовъ 6). Самое тяжкое

¹) Левить, XXIV, 16; см. также Тонисенъ, ib., II, 130, Michaelis, ib., § 251, стр. 169; Маует, ib., 416; Tissot, Le droit pénal, 2-е изданіе, т. II, 1880 г., стр. 380; Луазелеръ утверждаетъ, что богохульство каралось также удушеніемъ, по въ подтвержденіе своего мнѣнія никакихъ доказательствъ пе приводить (ib., стр. 14).

<sup>2)</sup> Thonissen, Etudes, II, crp. 133; Michaelis, ib., § 251, crp. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Второзак., гл. 13, 1—5; Mayer, ib., 412; Michaelis, ib., § 247, стр. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Второзак., XVIII. 20, Mayer, ib., 412; Michaelis, ib., § 252, 183; Rabbinowicz, ib., 146.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Второзак., XVIII, 20; Мауег, ib. Тонисенъ насчитываетъ два вида ложнаго пророчества (ib., II, 134), но его дѣленіе не можетъ быть признано правильнымъ; см. Michaelis, ibid., § 252, стр. 181—182; Rabbinowicz, ib., 146.

<sup>1)</sup> Mayer, ib., 412: Thonissen, ib., II, 134; Michaelis, ibid., § 36, crp. 190; § 252, c. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Второзак., XVIII, 21—22; см. также Thonissen, ib., **134**; Michaelis, ib., § 252. стр. 181. 185; Mayer. ib., 412.

<sup>3)</sup> Thonissen, ib.. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тонисенъ, ib., II, 134.

<sup>5)</sup> Второзак., XVIII, 19; см. также Тонисенъ, ib

<sup>6)</sup> Левить, XX, 27; Исходъ. XXII, 18; см. также Тонисенъ. II, 137; Mayer, Geschichte, 620—621; Michaelis, ib., § 254, стр. 186,

наказаніе въ данномъ случав объясняется твмъ, что законодатель смотрвлъ на тайныя искуства указаннаго рода, какъ на провокацію, соблазнъ къ идолопоклонству, съ которымъ онъ и уравниваетъ ихъ въ степени наказуемости 1).

Составъ преступленія предполагаль, по талмуду, наличность нам'вренія дійствительно совершить волшебство; поэтому отсюда исключались: а) фокусничество или предпринятіе ловкихь обманчивыхь дійствій съ нам'вреніемъ показать волшебное искуство; в) занятіе волшебствомъ съ научною цілью 2.

CHARLES CONTRACTOR OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PA § 255, crp. 204. 205. Heppe, Soldan's Geschichte der Hexenprocesse, 1880 г., 1-й Band, стр. 32; см. у него филологическое объяснение встръчающихся въ Пятикнижіи названій тайныхъ некуствъ. стр. 27-30. По мнжнію авторовъ этой кишги въ началь только пемногіе изъ практиковавшихся тогда на восток в тайных в искуствъ были извъстны евреямъ: «нигдъ пътъ ръчи о магическомъ лечении, порчъ людей. животныхъ и полей, причаровываніяхъ, причиненіи грозы, превращеніяхь въ образы животныхь, полетахь по воздуху или союзахъ сь сатаной» (ів., стр. 31). Только нозже въ силу сношеній съ языческими народами, привившими Іудеямъ въру въ демоновъ. и въ особенности послѣ пльна-объемъ тайныхъ искуствъ среди евреевъ расширился. Тогда появились среди шихъ заклинатели, славившіеся искуствомъ изгонять демоновъ посредствомъ особенныхъ формуль, окуриванія и травъ (ів., 33). Трудно опредёлить содержаніе названных трехь искуствь; талмудисты сюда относять предсказаніе будущаго по движенію облаковъ и змій. чревовыщательство, обладаніе внутреннимъ духомъ в'ядінія, предсказаніе будущаго по внутренностямь животныхъ, при помощи извъстныхъ предметовъ, заклинаніе зм'яй волшебными п'яснями, некромантію или вызываніе мертвыхъ и другіе: см. Маует. ів., 618: Michaelis, ів., \$ 254, ctp. 195; \$ 255, ctp. 201-204.

Другіе виды тайныхъ искуствъ карались только тѣлеснымъ наказаніемъ, не свыше сорока ударовъ <sup>1</sup>); таже кара постигала и тѣхъ, кто только обращался къ помощи искуства чародѣевъ: Моисей грозитъ имъ кэритомъ <sup>2</sup>), къ которому, какъ было сказано, присоединялось обыкновенно бичеваніе.

У Ложная клятва. Еврейское право, подобно Египетскому и первобытному Римскому, не знало спеціальнаго наказанія за ложную клятву: древніе думали, что Божество само отомстить примібрнымь наказаніемь за носліднюю, а потому и считали гибвъ Божій достаточнымь за нее возмездіемь 3). "Не произнося имени Господа Бога твоего напрасно, говорить Іегова 4), ибо Господь не оставить безъ наказанія того, кто призываеть его для подтвержденія лжи" 5). Грозившій гибвъ Божій виновнымь могь быть искуплень экспіаціей, жертвоприношеніемь, соединеннымь съ признаніемь и добровольнымь вознагражденіемь потерийвшаго, при чемъ обязанность экспіацію распространялась и на случаи необдуманной ложной клятвы 6). Гибвъ Божій здёсь, какъ и въ

жили средствомъ обмана, съ которымъ иногда связано было вымоганіе денегъ. Астрологи, знавшіе время затмѣнія солнца или луны, передъ наступленіемъ его пѣли пѣсни и гримаспичали, представляя, какъ будто заколдовываютъ солнце или луну, и при этомъ иногда вымогалн плату за недопущеніе вѣчнаго полнаго затмѣнія. Вызывавшіе мертвыхъ нерѣдко предварительно помѣщали въ подземныхъ ходахъ живыхъ, которые оттуда говорили глухимъ языкомъ мертвыхъ. Місhaelis, ib.. § 254, стр. 195; § 255, стр. 201—204.

- 1) Thonissen, II, 137: Mayer, ib., 621.
- <sup>2</sup>) Левить, XX. 6; ср. Michaelis, § 254, стр. 196.
- 3) Тонисенъ, II. 141: Michaelis, ib., § 256, стр. 209.
- <sup>4</sup>) Исходъ, XX, 7; см. также Второзак., V, 11.
- 5) У пророка Захаріп названъ одинъ изъ видовъ Божьяго наказанія: «я послаль проклятіе и оно войдеть въ домъ того, кто клянстся монмъ именемъ ложно, и пребудеть въ домѣ томъ и погибнеть все до дерева и камня» (гл. V, 4).
- <sup>6</sup>) Левить, V, 1—7; Тописенъ, II. 141; Michaelis, ib.. § 256, стр. 219: § 244. стр. 99.

¹) Thonissen, ib., 137; Mayer, ib., 615, 618; Michaelis, ib., § 255, crp. 204—205; Heppe—Soldan, ib., 32.

<sup>2)</sup> Mayer, Geschichte, 621. Сами члены сипедріона должны были знакомиться съ тайными искуствами. дабы при осужденіи виновныхъ вь этихъ д'яніяхъ обладать пеобходимыми св'яд'яніями; м'встомъ процв'ятанія и высшаго развигія этихъ пскуствъ былъ Египетъ; см. Mayer, ib., 621. Тайныя пскуства, между прочимъ, слу-

другихъ случаяхъ, восполнялся по усмотрѣнію судей—бичеваніемъ <sup>1</sup>).

Клятва была въ обычат у евреевъ; они обыкновенно клялись жизнью Бога <sup>2</sup>); но присяга на судт въ подкртвление свидтельскихъ показаний имъ не была извтетна <sup>8</sup>); извтетна была только очистительная присяга въ опредтленныхъ случаяхъ, когда возникали имущественныя преступленія <sup>4</sup>).

VI Злонампренное нарушение религозных предписаній. "Кто дерзко нарушеть законъ, говорить Іегова, будеть исторгнуть исть среды своего народа, будь онъ туземець или иностранець 5). Этоть тексть, помѣщенный вслѣдь за объявленіемъ, что по невѣдѣнію совершенные грѣхи могуть быть искуплены жертвоприношеніемъ, долженъ быть толкуемъ, кажется, въ томъ смыслѣ, что здѣсь идеть рѣчь о предъумышленномъ и при томъ открытомъ, дерзкомъ 6) нарушеніи религіозныхъ предписаній. Самое мѣсто—какъ приведеннаго текста, такъ и того, который говорить о нарушеніи по невѣдѣнію заповѣданнаго Богомъ 7), указываеть на то, что законодатель имѣлъ въ виду нарушеніе именно законовъ, заключающихъ въ себѣ извѣстныя религіозныя предписанія или правила, относившіяся преимущественио, если не исключительно, къ обрядамъ 8). Въ теократическомъ госу-

дарствѣ, гдѣ законъ соціальный и религіозный были неразрывно связаны, нарушеніе обрядовъ, установленныхъ самимъ Богомъ, представляло актъ своего рода возстанія противъ Верховнаго Главы государства, отпаденіе отъ него, а потому и не могло оставаться безнаказаннымъ ¹); оно преслѣдуется гнѣвомъ Божіимъ, кэритомъ.

VII Профанація субботы. Святость субботы, какъ дня покоя, установлена еще при скончаніи творенія міра. Вогь, сотворивъ міръ въ шесть дней, въ седьмой почиль отъ всёхъ дёль
своихъ и благословиль его, и освятиль 2). Законодательно же
празднованіе седьмаго дня было предписано тогда, когда Израильтяне, по выходё изъ Египта, очутились въ Аравійской пустынъ 3). Покой въ день субботы былъ выраженіемъ преданности истинному Богу, вёры въ него, олицетвореніемъ союза, заключеннаго между Богомъ и его народомъ: "субботы мои соблюдайте, говоритъ Іегова, ибо это знаменіе между мпою и вами
въ роды ваши 4); несоблюденіе субботы поэтому равносильно
было отрицанію вёры въ Бога, какъ создателя, отпаденію отъ
него 5). Виновный подлежаль смертной казни, а если онъ избёгаль ее, то ему грозиль гнѣвъ Божій 6). Смертная казнь,
кажется, примѣнялась посредствомъ побитія камнями 7).

Вопросъ о томъ, какой видъ работы и образъ ел совершенія карался смертной казнію, споренъ, но, кажется, върпъе мивніе,

<sup>1)</sup> Тонисенъ, ib.; Mayer, Geschichte, 369.

<sup>2)</sup> Woltaire, Commentaire sur le livre des delits et des peines, Полн. собр. его трудовъ. т. 29. стр. 220; Michaelis, ib., § 257, стр. 227.

<sup>3)</sup> Тонисенъ. ів., П. стр. 142; послѣдній совершенно правильно, на нашъ взглядъ, утверждаетъ, вопреки миѣнію Michaelis'a (§ 256. с. 225; § 257. стр. 228; § 302. с. 145), что извѣстный стихъ библін (Левитъ, V, 1) устанавливаетъ липь обязанность доноса со стороны свидѣтелей указаннаго преступленія, по вовсе не содержитъ въ себѣ формулы присяги; см. Тонисенъ, ів., стр. 11—14.

<sup>4)</sup> Исходъ, XX. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Числъ, XV, 30.

<sup>6)</sup> Mayer, Geschichte. 187—188; Тонисенъ. II, 139; Michaelis, ib., § 249, стр. 146, 147.

<sup>7)</sup> Числъ. XVI, 30.

<sup>8)</sup> Michaelis, ib., § 249, стр. 146. Того же мивнія, кажется, и

Тонисенъ; см. Etudes, II. 138—139; ср. также Мауег, ib., 187.

<sup>1)</sup> Тоинсенъ, ib., 140; Michaelis, ib.. § 249, стр. 146.

<sup>2)</sup> Бытіе, II, 1—3; Mayer, Geschichte, 657—658.

<sup>3)</sup> Бытіе, гл. XVI, 1, 23, 29; Mayer, ib., 657.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Исходъ, XXXI, 13. 16, 17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Mayer, Geschichte. 676; см. также Тонисенъ, II, 129; Michaelis, § 249, стр. 153.

<sup>6)</sup> Исходъ, XXXI, 14; Thonissen, II, 126; по Маует'у онъ эвентуально подвергался или смертной казни или кэриту; толкованіе Тонисена, кажется, ближе къ истинъ, какъ согласное съ общимъ назначеніемъ кэрита; ср. Michaelis, ib., § 249, стр. 155, 156.

<sup>7)</sup> См. Исходъ, XXXI, 14, XXXV. 2; Числъ, XV, 34, 35; ср. Michaelis, ib., § 249. стр. 156.

что всякое занятіе, исполненіе дёла разсматривалось, какъ профанація субботы <sup>1</sup>). Это мнёніе подтверждается слёдующими соображеніями: а) указанныю тексты 31 и 35 главъ Исхода выражены абсолютно, безъ различія вида работь; в) Богъ повелёль нобить камнями человёка за одинъ фактъ собиранія дровъ въ день субботы <sup>2</sup>); с) запрещеніе нарушать день покоя простиралось до того, что не позволялось въ этоть день зажигать огонь <sup>3</sup>), выходить изъ дому <sup>4</sup>), сёять или жать въ самое горячее время <sup>5</sup>); мало того, согласно талмуду, запрещалось покупать, продавать, писать письма и т. и. <sup>6</sup>).

#### и. Римское право.

Древнъйшее римское уголовное право находилось въ тъсной связи съ національной религіей. Преступленіе оскорбляло боговъ, какъ охранителей права и нравственности, вызывало ихъ гнъвъ, который могъ быть погашенъ только умилостивительными жертвами, въ числъ коихъ была, кромъ имущества, и самая жизнь виновнаго 7). Отсюда самое названіе наказанія "supplicium",

выражавшаго большею частью смертную казнь, первоначально означало умилостивительную жертву, приносимую разгиванному преступленіемъ божеству 1). Сакральный элементь древняго римскаго уголовнаго права рельефно выражается также: а) въ институть проклятія—sacer esto; эта формула означала, что преступникъ, какъ оскорбившій волю боговь, объявлялся вив покровительства законовъ, и каждый, который его убиваль, не только оставался безнаказаннымъ, но пріобреталь благоволеніе боговъ, какъ иснолнившій богоугодное діло; тотъ же, который оказываль поблажку преступнику, подвергался самъ гитву божію, какъ неисполнившій своихъ сакральныхъ обязанностей 2): б) въ обязательности жертвоприношеній при неосторожномъ убійствів 3); с) въ лишенін проклатаго, какъ исключеннаго изъ религіознаго союза съ своими родичами, погребенія, которое правильно могло быть совершено только въ кругу семьи или рода 4), и, наконецъ, д) въ образв исполненія смертной казни, сопровождавшейся такими обрядами, которые сильно напоминали процессъ жертвоприношенія в).

¹) Тонисенъ, II, 128; см. у него критику мивнія Michaelis'а (§ 249. стр. 155). утверждающаго, что для состава преступленія требовалось злонамвренное, дерэкое попраніе закона; ср. Мауег, Geschichte, 676—677.

<sup>2)</sup> Числъ, XV, 32: см. Du Bois, Hissoire du droit criminel. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исходъ, XXXV, 3.

<sup>4)</sup> Исходъ. XVI, 29; выходъ изъ дому толковали. впрочемъ, въ расширительномъ смыслѣ; можно было выходить не далеко, на разстояніи 2000 локтей, но запрещено было выѣзжать; см. Мауег, іb., 678.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Исходъ. XXXIV, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Тонисенъ, II, 128; см. црим. 3-е.

<sup>7)</sup> Mayer, Geschichte, 392: Bar, Handbuch des Deutschen Strafrechts, 1-й Band, Berlin, 1882 г. стр. 5; Zumpt, Das Criminalrecht der Römischen Republick, 1865 г., т. 1, ч. 1-я, стр. 128; Гольцендорфъ, Вступительный очеркъ уголовнаго права, тамъ-же. стр. 102, 103; Mommsen, Römisches Staatsrecht, 1887 г., В. И.

часть 1-я. стр. 51; Бердниковъ, Участіе римской религіи въ дѣлахъ государственныхъ, Православ. Собесѣдникъ, 1880, февраль, стр. 122. Позже дѣйствительное жертвоприношеніе замѣнилось фиктивнымъ: вмѣсто головы человѣка приносили маковую головку или маску человѣческой головы, вмѣсто животнаго—куклу изъ хлѣба или воску. Бердниковъ, Государст. характеръ Римской религіи, Правосл. Собесѣдникъ, 1880. Іюнь, 109, 110.

<sup>1)</sup> Bar, Handbuch, стр. 6; Бердниковь, ib., 1880 г., февраль, стр. 122.

<sup>2)</sup> Bar, Handbuch, 6; Holtzendorff, ib., 103—104; Бердниковъ, ib., 122. Жизнь и имущество проклятаго, такъ сказать, посвящались богамъ. въ древнее время одному и тому же божеству, а со времени организаціи римскаго государства, согласно двойственному составу римскихъ гражданъ—двумъ различнымъ божествамъ: имущество Церерѣ, а голова—Юнитеру. Бердниковъ, ib., 124, 125.

<sup>3)</sup> Holtzendorff, Вступит. очеркъ, 104: Бердниковъ, ib., 122.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Бердниковъ, ib., 122—123.

<sup>5)</sup> По словамъ Момзена, первоначально всякая смертная казнь

Не смотря, однако, на сакральный характеръ древняго римскато права, оно не поконтся на теократическомъ основаніи. Римское госунарство представляло скорбе правовой, чёмъ теократическій строй: въ немъ жреческое сословіе не возвышалось своей властью; оно подчинялось государству наравий со всякимъ гражпаниномъ 1). Въ первое время жреческія обязанности, какъ не требовавшія спеціальныхъ познаній, исполнялись государственными чиновниками; одно и то же лицо могло быть авгуромъ и преторомъ или консуломъ. Впоследствии сложныя государственныя занятія потребовали порученія жреческих обязанностей особымъ лицамъ, но право чествованія боговъ отъ имени государства сохранилось по прежнену за органами последняго 2). Въ общихъ преступленіяхъ, совершавшихся жрецами, также въ преступленіяхъ противъ религіи, совершавшихся частными лицами-выступалъ уголовный судъ государства, а не жрецовъ 3). Воть почему при опредъленіи состава преступленія сакральныя соображенія не играли важной роли, даже преступленія, сопровождавшіяся посл'єдствіями sacer esto, устанавливались болью по соображеніями семейственнымъ и общественнымъ, чемъ сакральнымъ. Только деянія, являвшіяся прямымъ посягательствомъ на національны й

представлялась просто жертвоприношеніемъ, Staatsrecht, В. II, часть 1-я, стр. 49; см. также Баръ, Handbuch, 6.

культь, дёйствительно возводились на степень преступленія въ виду сакральныхъ интересовъ, но такихъ было не много 1).

Строго говоря, только нарушеніе жрецами и весталками ихъ должностныхъ обязанностей, да плотская связь весталокъ и ихъ обольстителей, были преступленіями, всецёло проникнутыми сакральными интересами <sup>2</sup>). Въ основё наказуемости даже такихъ дёлній, какъ отнаденіе отъ національнаго культа и парушеніе межъ, пвъ коихъ послёднее по законамъ Нумы влекло sacer esto, лежали болёе общественные, государственные, чёмъ религіозные интересы <sup>3</sup>); религіозная же окраска распространялась на эти дёлнія главнымъ образомъ въ видахъ увеличенія преступности ихъ и усиленія уголовной санкціи. Съ уравненіемъ патрицієвъ и плебеевъ сакральный элементъ права вообще и уголовнаго въ частности почти исчезъ, но затёмъ снова возродился съ несравненной противъ прежняго силой въ императорское время, съ возникновеніемъ культа цезарей <sup>4</sup>).

Кругъ преступленій противъ религіи по римскому праву можеть быть сведень къ следующимъ делніямъ:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bar, Handbuch, 6; Mayer, Geschichte, 393; Rein, Das Criminalrecht der Römer, 887.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отсюда ітрегічт твсно было связано съ auspicium; каждый чиновникъ, владвіній первымъ, вользовался и вторымъ, и если хотвли обозначить правительственныя полномочія чиновника во всей ихъ совокупности, то обыкновенно говорили: ітрегічт auspicium que. И. Бердниковъ, Участіе римской религіп въ двлахъ государственныхъ, Православ. Собесвдникъ, 1880, 2 ки., 109—113; Буасье, Римская религія, стр. 9—10. Соединенія жреческихъ обязанностей съ государственными предупредило развитіе того исключительнаго духа и привиллегій, которые такъ свойственны жреческимъ кастамъ.

<sup>3)</sup> Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда и юрисдикціи церкви въ періодъ вселенскихъ соборовъ, Ярославль, 1884 г., стр. 10.

<sup>1)</sup> Bar, Handbuch, 6-7.

<sup>2)</sup> Здівсь право суда и наказанія принадлежало понтифексу, который какть весталокть, такть и ихть соблазнителей предаваль смертной казни, первыхть посредствомть закапыванія въ землю, вторыхть посредствомть бичеванія: см. Ваг, іb, 7; Суворовть, іbіdem, 9—10.

<sup>3)</sup> Первоначально вслѣдствіе слабости внѣшней государственной защиты всѣ правовыя отношенія старались подкрѣпить покровительствомъ высшихъ божественныхъ силъ. Границы полей и дворовъ охраняли спеціальные боги, караулившіе, такъ сказать, неприкосновенность чужихъ владѣній. Каждый домохозяинъ въ извѣстные дни въ видахъ формальной повѣрки межевыхъ знаковъ, обходилъ свое поле по священной межевой полосѣ. гналъ предъ собою жертвенныхъ животныхъ, пѣлъ гимиъ и совершалъ жертвоприношеніе. Бердниковъ, ib., 121.

<sup>4)</sup> Bar. Hondbuch, 7; ср. также Rein, ib., 888; Mayer, ib., 393.

<sup>5)</sup> Mayer, Geschichte, ib., 393.

1. Уклоненіе от государственнаго культа. Въ языческій періодъ римской исторія отнаденіе оть національнаго культа каралось только тогда, когда грозило нарушеніемъ государственнымъ интересамъ, т. е. когда оно совершалось публично и тёмъ причиняло общественный соблазнъ 1), или соединялось съ нарушеніемъ общественной правственности 2), или, наконецъ, выражалось въ лицё многихъ гражданъ, что также, разумъется, не могло не волновать общественнаго спокойствія 3). При императорахъ наказуемость отпаденія отъ государственнаго культа въ общемъ сохранилась въ тъхъ же предёлахъ 4).

Въ христіанскій періодъ Римской имперіи тершимость къ чужимъ культамъ, господствовавшая въ языческую эпоху, исчезла и область дѣяній, каравшихся какъ уклоненіе отъ государственнаго культа, значительно возросла. 5). Сюда принадлежали:

а) Идолослуженіє. Послёднее, какъ преступленіе, появляется, строго говоря, только со временъ сыновей Константина. Отецъ ихъ способствоваль распространенію христіанства разрушеніемъ языческихъ храмовъ и пдоловъ, но самое идолослуженіе не преслёдоваль, какъпреступленіе; по крайней мёрё законъ, запрещающій идолослуженіе, до насъ не дошелъ 1).

Сыновья Константина Констанцій и Константь приказали языческіе храмы запереть, жетвоприношеніе прекратить подъ угрозой конфискаціи имущества и казни мечемъ виновныхъ въ идолослуженіи; тоже наказаніе назначается намѣстникамъ, которые будуть уклоняться отъ примѣненія даннаго указа <sup>2</sup>). Слѣдующій строгій законъ противъ идолопоклонства или паганизма <sup>3</sup>), послѣ преслѣдованія христіанства при Юліанѣ отступникѣ и значительной свободы совѣсти при Іовіанѣ и Валентиніанѣ <sup>4</sup>), принадлежитъ Өеодосію І. Въ 392 г. опъ запретилъ всѣ роды идолослуженія— принесеніе въ жертву животныхъ, воскуреніе фиміама, возженіе огня предъ ларами, украшеніе цвѣтами послѣдпихъ или священныхъ деревьевъ, сооруженіе дерповаго алтаря и т. п.—подъ страхомъ смертной казни, жестокихъ наказаній или конфискаціи дома или поземельнаго участка, которые служили мѣстомъ нѣкото-

Dentify and the property of th

<sup>1)</sup> Rein, Criminalrecht der Römer, 888; въ 534 г. преторъ съ утвержденія сената издаль эдикть которымъ запрещалъ приносить жертвы по новому или чужому обряду въ публичномъ и священномъ мѣстѣ. Бердниковъ, Госуд. характерь Римск. религіи. Прав. Собесѣд., 1881 г., февраль, стр. 204.

<sup>2)</sup> Такъ, гнусности служенія Молоху и Бахусу, какъ подрывавшія моральный строй государства, подверглись строгому преслѣдованію; по предписанію сената важнѣйшіе изъ виновныхъ въ вакханаліяхъ были казнены, въ томь числѣ и многіе женщины; см. Маасенъ, іб., 17. 19; Rein. іб., 888; ср. Буасье, Римская религія. 39, 282; многіе изъ виновныхъ были казнены потому, что дѣло шло болѣе о страшныхъ преступленіяхъ—обманахъ, убійствахъ и кровосмѣшеніяхъ, совершавшихся подъ покровомъ религіи, чѣмъ о жертвоприношеніяхъ; см. Буасье, іб.: также Бердниковь, тамъ-же, 204.

<sup>3)</sup> Rein, ib., Mayer. ib.: 406: Бернеръ, учебникъ угол. права, особ. часть, 347.

<sup>4)</sup> Rein, ib., 889.

<sup>5)</sup> Въ этотъ періодъ, кромѣ увеличенія круга преступленій противъ религін, замѣчается еще усиленіе жестокости наказаній не только въ отношеніи послѣднихъ, но и вообще. Это было послѣдствіемъ обращенія свѣтскаго законодательства къ законамъ Моисея, какъ такимъ, которые даны самимъ Богомъ. Въ видахъ увеличенія случаевъ подобнаго обращенія быль составленъ, вѣроятно, въ кон-

чт 4 въка сборникъ—Legum Mosaicorum et Romanorum collatio, отождествляющій божескую и человъческую юстицію; см. Ваг, Handbuch. 49; Гольцендорфъ, Вступит. очеркъ, 120—121.

<sup>1)</sup> Rein, Criminalrecht der Römer, 898; Маасенъ, Девять главъ о свободъ совъсти, 47; Кипарисовъ. О свободъ совъсти, 162—170; см. разборъ у пето миъній противоложныхъ.

<sup>2)</sup> Codex Theod., lib XVI, tit. X, de paganis, l. 4--6; Cod. just, lib 1. tit XI. l. 1-й; см. также Маасенъ, ib., 48; Rein, ib., 892; Кипарисовъ, ib., 188.

<sup>3)</sup> Послѣдователи языческой религіи получили названіе радапі отъ слова радия—деревня, такъ какъ преслѣдуемое язычество послѣ Константина стало укрываться въ деревняхъ, вообще въ глухихъ мѣстахъ; см. Rein. ib.. 892: Mayer, ib., 408; Кипарисовъ, ib., 277.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Маасенъ, 1b., 49; Rein, ib., 892.

рыхъ изъ сихъ преступленій <sup>1</sup>). Такимъ образомъ преслѣдованію и наказанію подвергалось не одно только публичное отправленіе языческихъ обрядовъ, но и домашнее, притомъ—хотя бы все это совершалось въ полномъ секретѣ <sup>2</sup>).

Политикъ Феодосія I слъдовали его сыновья, а также Феодосій II, назначившій въ началь конфискацію и ссылку, а затъмъ смертную казнь за отправленіе языческаго культа, при чемъ послъдователи этого культа лишены были права занимать мъста въ войскъ и другихъ отрасляхъ государственной службы 3). Юстиніанъ подтвердилъ всъ эти законы, повельвъ, кромъ того, язычникамъ пріобръсть наставленіе въ христіанской въръ и креститься подъ угрозой конфискаціи всего имущества, лишенія права пріобрътать новое и ссылки 4). Упорные въ язычествъ, поклонявшіеся идоламъ, приносившіе имъ жертвоприношенія и послъ крещенія, подвергались смертной казни 5).

b) Апостазія или отпаденіе от христіанскаго культа. Еще Константинъ запретилъ христіанамъ переходить въ іздейство; его сынъ соединилъ съ этимъ запрещеніемъ конфискацію имущества <sup>6</sup>). Өеодосій и его соправители лишили христіанъ, переходившихъ въ язычество, іздейство, манихейство, — права завъщать <sup>7</sup>), а также пріобрътать наслъдство <sup>8</sup>); ко всъмъ этимъ лишеніямъ впослёдствіи была присоединена инфамія <sup>1</sup>). Юстиніанъ, какъ мы видёли, возвысиль санкцію за отступничество оть христіанства и обращеніе въ язычество до смертной казни <sup>2</sup>); отступникамъ же изъ самаритянъ, кромё лишенія наслёдственныхъ правъ, онъ назначаеть вёчную ссылку <sup>3</sup>).

Въ видахъ предупрежденія фактовъ апостазіи запрещены были Констанціємъ подъ угрозой смертной казни браки между христіанами и іудеями <sup>4</sup>), также запрещено было евреямъ имѣніе рабовъ, принадлежащихъ къ христіанской церкви <sup>5</sup>).

с) Ересь и схизма. Христіанскіе императоры, взявшіе на себя миссію избирать и устанавливать истинную религію, объявили тѣхъ, которые не раздѣляли догматовъ признанной ими церкви, еретиками. Въ отличіе отъ послѣднихъ называли схизматиками тѣхъ, которые расходились съ господствующей церквой не въ догматахъ,

частыми фактами в роотступничества; кром того причина его изданія могла корениться и въ укрѣпившемся взгляд на отступниковъ отъ христіанства, какъ на враговъ пе только церкви, но и христіанскаго государства; см. изложеніе этихъ причинъ у Кипарисова, О свобод сов того, стр. 281 и слъд.

- 1) Сод. Тheod., 1. 5 (16, 7); также Rein, ib., 893. Перечисленіе видовъ отступленія отъ въры, различавшихся каноническимъ правомъ IV и V въковъ, см. у Заозерскаго, Церковный судъ, стр. 71—72; см. также Суворовъ, ibid., 192, 193.
- <sup>2</sup>) Такое жестокое наказаніе было слѣдствіемъ прозелетической ревности Юстиніана, стремившагося обратить свое государство въчисто христіанское; воть откуда беруть свое начало его принужденіе креститься и мѣры, принимавшіяся въ этомъ направленіи даже противъ языческихъ философовъ и ученыхъ; при этомъ въ эдиктахъ требуется искренное обращеніе, а не притворное; послѣднее угрожается наказаніемъ, распространяющимся даже на намѣреніе притворно обратиться къ крещенію; см. Кипарисовъ, іb., 339—354.

<sup>1)</sup> Codex Theod, XVI, X, l. 12; Маасенъ. Девять главъ, 50; Кипарисовъ, О свободъ совъсти, 274.

<sup>2)</sup> Кипарисовъ, ів., 275.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rein, ib., 892; Маасенъ, ib., 50.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Маасенъ, ib., 51; Кипарисовъ, ib., 338.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Маасенъ, ib., 51; Кипарисовъ, ib., 338.

<sup>6)</sup> Cod. just., l. 1 (1, 7) см. также Rein, ib., 895; Кипарисовъ, ib., 199; ср. Маасенъ, ib., 47.

<sup>7)</sup> Съ установленіемъ пятилѣтняго срока, въ теченіи котораго—послѣ смерти завѣщателя—могла быть оспариваема законность завѣщанія; Соd. Theod. l. XVI, t. VII, l. 1, 3; Cod. just., l. 1, t. VII, l. 2.

<sup>8)</sup> Cod. Theod., l. 1—2 de apost. (16, 7); см. также Rein, ib., 893; Кипарисовъ, ib., 280. Этотъ законъ, кажется, былъ вызванъ

<sup>3)</sup> Кипарисовъ, ib., 340.

<sup>4)</sup> Cod. Theod, l. 6 (16, 8), также Rein, ib., 843.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. just. l. 1 (1, 10); см. также Кипарисовъ, ib., 199—200; Rein, ib., 843.

а во взглядъ на церковную дисциплину и обряды культа <sup>1</sup>). Какъ враги и ослушники государства и нарушители часто его спокойствія, вносившіе въ него смуту раздраженіемъ религіозныхъ партій 2), какъ оскорбители божескаго и императорскаго величества <sup>2</sup>) еретики карались жестокими наказаніями. Имъ запрещено было жить въ Римъ, въ Константинонолъ и вообще въ городахъ, если последние не были ихъ родиной; они должны были оставаться на своей родинъ безъ права выъзда оттуда. Если они не оставляли городъ тотчасъ по получении приказанія, подвергались конфискаціи и смертной казни 4). Собранія ихъ были запрещены подъ страхомъ высокихъ денежныхъ штрафовъ, конфискаціи м'єсть собранія, а смотря по обстоятельствамъ и смертной казни <sup>5</sup>); частный владёлець мёста собраній, кромё конфискаціи посл'вдняго, подвергался еще жестокимъ наказаніямъ 6). Еретики изъ духовныхъ подвергались разнымъ карамъ, начиная отъ тълеснаго наказанія и оканчивая ссылкой и смертной казнью 7). Еретиковъ сопровождала инфамія в), а также ограниченіе гражданскихъ правъ, между прочимъ, права занимать должности въ гражданской и военной службъ °), а также лишение права наслъдованія, по крайней мъръ для большинства секть, и права торговли 10). Самыми опасными сектами считались манихеи и ана-

баптисты; они подвергались смертной казни 1). Намъстники и другія должностныя лица, небрежныя въ примъненіи законовъ противъ еретиковъ, карались денежнымъ штрафомъ и другими болве тяжкими наказаніями. Всё эти законы Юстиніаномъ были большею частью подтверждены или возобновлены<sup>2</sup>).

d) Анабаптизмъ. Анабаптизмъ разсматривался или какъ ересь или какъ схизма; первое имъло мъсто тогда, когда въ основъ секты, уклонявшейся отъ православія, лежало, между прочимъ, и требованіе втораго крещенія 3), какъ учили напр. донатисты; второе тогда, когда все уклонение лица, принадлежавшаго къ православію, заключалось въ исполненіи этого акта 4). Виновные подлежали жестокимъ наказаніямъ: такъ, священники, совершавшіе этоть акть, сначала удалялись оть должности 5), а потомъ подвергались ссылкъ и даже смертной казни 6). Сами принявшіе второе крещеніе преследовались конфискаціей и лишеніемъ гражданскихъ правъ; владёльцы мёстъ, помёщеній, гдё совершался этоть обрядь, подвергались также конфискаціи 7).

II. Прозелитизму или обращение послыдователей государственнаго культа во чужую религю. Последній въ эпоху язычества карался преимущественно, если не исключительно, тогда, когда переходиль изъ сферы частного факта и пріобреталь извъстную распространенность <sup>8</sup>). Въ этомъ случав онъ волновалъ

<sup>1)</sup> Rein, ib., 894; Abegg, Lehrbuch des Srafrechts, 1863 r., 729; Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда, 197; Н. Заозерскій, Церковный судь вь первые въка христіанства, 1878 г. стр. 72-76. Это различіе, впрочемъ, не имъло практическаго значенія, такъ какъ не было разницы въ наказуемости; см. Rein, ib. <sup>2</sup>) Bar, Handbuch, 47.

<sup>3)</sup> Mayer, Geschichte, 408. 4) Rein, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Маасенъ, ib., 55; Rein. ib., 894.

<sup>6)</sup> Rein, ib.

<sup>7)</sup> Maaceнъ, ib., Rein. ib. \$ 10 min | serve (8 pr) p | posts

<sup>8)</sup> Rein. ib.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Rein, ib., Maaceнъ, ib.

<sup>10)</sup> Rein, ib.

<sup>1)</sup> Маасенъ и Rein. ib.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Novell., 132, 109; см. также Rein. ib.

<sup>3)</sup> Rein, ib., 895; Abegg, Lehrbuch des Strafrechts. 1836 r. стр. 711.

<sup>4)</sup> Rein, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cod. Just., l. 1 (1, 6).

<sup>6)</sup> Rein, ib.

<sup>7)</sup> Rein, ib.

<sup>8)</sup> Говоря это, мы, разумъется, имъемъ въ виду общій, нормальный, такъ сказать, порядокъ вещей, а не исключительный, переходной. По словамъ Павла, во времена Каракаллы тв, которые вводили новыя непризнанныя религіи, волновавшія умы. карались депортаціей (знатные) и смертной казнью (незнатные). Paulli sent, V,

умы, нарушаль общественный порядокъ, а потому и долженъ былъ преслѣдоваться <sup>1</sup>). Какъ единичные факты, преслѣдовались случаи перехода въ іудейство, сопровождавшіеся обрѣзаніемъ. Виновные евреи въ этомъ случав карались жестокими наказаніями, а обращенные римляне подвергались релегаціи, которой предшествовала конфискація имущества. Запрещеніе обращенія въ іудейство, сопровождавшагося обрѣзаніемъ, кажется, распространялось на всѣ націи, на что указываетъ преслѣдованіе евреевъ за обрѣзываніе даже рабовъ чужой націи; виновные евреи за это каралась депортаціей или смертной казнью <sup>2</sup>).

Въ эпоху христіанства обращеніе послідователей государственнаго культа въ чуждыя религіи наказывалось безъ различія, проявлялся ли прозелитизить въ видів частнаго или общаго факта. Виновные по закону Феодосія В. карались или наравнів съ обращенными, или боліве тяжкими наказаніями в. По закону Феодосія II тоть, кто насиліємь или преступнымъ убітжденіємь совращаль гражданина или раба изъ христіанства въ еретическую секту, подвергался смерти и конфискаціи имущества в. Обращеніе въ іудейскую религію, сопровождавшееся обрітаніємь, влекло смертную казнь по законамъ Феодосія и Гонорія, если жертвою ділался рабъ виновнаго в., конфискацію и депортацію, если жертвою являлся гражданинь, а виновникомъ еврей, при чемъ въ посліднемъ случаї физическое виновничество карается наравнів съ подстрекательствомъ в.

III. Богохуленіе. Римское право до Юстиніана не содержить въ себѣ постановленій о наказуемости богохульства <sup>1</sup>). Юстиніань запрещаеть поношенія Божества, а также клятву послѣдняго именемъ, головой, волосами или другими способами, какъ дѣянія, способныя вызвать гнѣвъ Божій, распространяющійся не только на виновнаго, но и на всю страну и ея жителей въ видѣ голода, землетрясеній, повальныхъ болѣзней и т. п. бѣдствій; онъ грозитъ смертною казнью виновнымъ, а должностнымъ ли-

<sup>21,</sup> п. 2; см. также Rein, ib., 889. Очень можеть быть, что одной изъ причипъ этихъ волненій было то, что ипостранные жрецы, распространяя свои культы, часто руководились болѣе интересами наживы, чѣмъ религіозными. Буасье, Римская религія, 278.

<sup>1)</sup> Paull sent., V, XXII, 3; см. также Rein, ib., 890; ср. Бердниковъ. ib., 110—113; Лашкаревъ, ib., 121.

<sup>2)</sup> Paulli sent., V, XXII, 4.

<sup>3) 1. 3</sup> Cod. Thed (16, 7); см. также Rein, ib., 896.

<sup>4)</sup> Cod. Just., 1. 5 (1, 7).

<sup>5)</sup> Cod. Just., l. 1 (I, X); cm. также Rein, ib., 893.

<sup>6)</sup> Cod. Just., l. 15 (1, 9); также Rein, ib., 893.

<sup>1)</sup> Mayer, Geschichte, 418; Rein. ib., 896. Можно думать, что оскорбленія боговъ большею частью оставались безнаказанными-по крайней мъръ въ періодъ республики. Это подтверждается, во 1-хъ, положеніемъ римскихъ юристовъ, что оскорбленія боговъ должны быть ввёрены заботе ихъ самихъ (deorum injurias diis curae), государство не должно ихъ наказывать (Блюнчли, Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntissfreiheit, 1867, crp. 10; Caietan Filangieri, System der Gesetzgebung, 1788, 4 Band, 349), a Bo 2-хъ, темъ, что насмешки надъ богами въ литературныхъ произведеніяхъ и на сценъ предъ публикой не только не преслъдовались. но покрывались часто единодушными рукоплесканіями; особенно отличались подобными нападками на религио комикъ Плавтъ и трагикъ Эній. Не чуждъ быль этого грвха и Цицеронъ, который въ своемъ сочинении «О гадании» не безъ ироніи и смѣха говорить о богахъ, гадателяхъ и ихъ чудесахъ, которыя онъ называетъ просто баснями. Буасье, Римская религія, стр. 35—37, 45. Еще менъе расположены были Римляне преслъдовать чужія мньнія, противныя господствующему культу. Цицеронъ, бывшій самъ авгуромъ, въ своихъ сочиненіяхъ опровергаетъ всё тё доводы, на которые опиралась въра въ искуство предсказаній, составлявшее часть государственнаго культа, при чемъ замъчаетъ, что суевъріе пельзя ставить подъ нокровительство философіи; а Цезарь, бывшій верховнымъ жреномъ. предъ сенатомъ безнаказанно отрицалъ безсмертіе души. Требованіе уваженія къ культу сводилось главнымъ образомъ къ исполненію его внѣшней стороны -- обрядовъ и къ принесенію жертвъ. Къконцу республики, впрочемъ, и эта сторона культа впала въ пренебреженіе. Буасье, ib., стр. 45-47; 51-52; Вольтеръ, Commentaire sur le livre des delits et des peines, oeuvres completes, 1784 r., r. 29, стр. 224.

цамъ, обязаннымъ преследовать это, гневомъ своимъ и Божінмъ Critically Resolvent to Alexander along the ore за опущенія 1).

IV. Клятвопреступление (perjurium). Подъ клятвопреступленіемъ разумёлось завёдомое парушеніе торжественнаго утвержденія, даннаго въ подкропленіе или ложнаго показанія, какъ напр. при лжесвидетельстве, или принятой на себя обязанности 3) Древніе Римляне считали клятву самымъ священнымъ средствомъ увъренія или подтвержденія своихъ словъ, находящимся подъ охраной и контролемъ боговъ: самъ Юнитеръ слъдилъ за върнымъ исполненіемъ присяги 3). Наказаніе за ножную клятву поэтому было предоставлено вол'в боговъ, предупреждать которую вившательствомъ государства считалось своего рода ихъ оскорбле-

ніемъ 1); послё лжеприсяги считалась необходимой экспіація, какъ средство умилостивленія гнтва божества, примиренія съ нимъ 2).

Дополненіемъ къ этой вибземной карб служили цензорскія наказанія, влекшія за собою инфамію и потерю некоторых вочетныхъ преимуществъ гражданина 3). Върили, впрочемъ, что виновнаго и помимо цензорских каръ постигнетъ погибель, какъ божеская кара, и презрѣніе людей 4). Со времени Цезаря и Августа появляется клятва именемъ императора и считается обязательнёе присяги именемъ боговъ 5); вмёстё съ темъ ноявляются другія, кром'в инфаміи, наказанія, исходящія оть земной власти. Последними угрожалась только судебная лжеприсяга именемъ императоровъ; внесудебную карали только некоторые императорытираны, какъ напр. Септимій Северъ, Каракалла, Геліогабаль; они ее считали оскорбленіемъ величества 6) и облагали тёлесными наказаніями 7); Александръ Северъ исключиль отсюда прися-

<sup>1)</sup> Въ числ'й мотивовъ приводится соображение, что если поношенія людей не остаются безнаказанными, то тімь боліве заслуживають кары поношенія Бога. Novel. 77, § 1, 2; см. также Мауег, ів., 418; Rein, ib., 896: Abegg, ib., § 558.

<sup>2)</sup> Rein. ib., 795.

<sup>3)</sup> Rein, ib., 796; Abegg, ib., 713; Mayer, Geschichte, 371. Клятвы играли чрезвычайно важную роль въ государственной жизни Римлянь; въ особенности они составляли незамънимое средство тамъ. гдъ право было безсильно, а именно въ области человъческой совъсти. Всякій, вновь избранный чиновникъ. долженъ былъ принести клятву въ томъ, что будеть радъть объ общей пользъ, а при сложеніи должности долженъ былъ покляться предъ народнымъ собраніемъ въ честномъ и святомъ исполненіи законовъ. Судьи, приступавшіе къ сов'вшанію о д'єл'є, обыкновенно приносили клятву, равнымъ образомъ-истецъ или обвинитель. завърявшіе тымъ, что они начинають д'вло не ради клеветы. Свид'втельскія показанія также связаны были существеннымъ образомъ съ клятвой; последней укреплялись и междупародные договоры: побъжденные, сдаваясь побъдителямъ, старались обезпечить себъ пощаду клятвой. Древнъйшая форма клятвы была—per lovem lapidem, въ которой клянущійся держаль въ рукъ булыжный камень и затъмъ бросаль его; потомь стали клясться у ага тахіта, посвященнаго Геркулесу. держась рукой за жертвенникъ, а затъмъ при Нумъ введена была клятва върностью (Fides), сопровождавшаяся пожатіемь руки. Вначал'в клятва

при процессв произносилась на самомъ двлв въ видв обстоятельной формулы съ заклятіями, и потомъ стали только упоминать ее въ особыхъ выраженіяхъ. Бердниковъ, Участіе римск. религ. въ госуд. дѣлахъ, Правосл. Собесъд., 1880 г., февраль, стр. 114-120; 131-137.

<sup>1)</sup> Abegg, Rein, Mayer, ib.: Zumpt, das Criminalrecht der Römischen Republick, 1865 г. т. 1, ч. 1, 393, 394; Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда, стр. 12; Бердниковъ, ів., 1880, февраль, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rein, ib.; Бердниковъ, ib. 136; внослѣдствіи мѣсто очистительной жертвы за произнесеніе ложной клятвы заняль штрафь отъ 50 до 500 ассовъ, шедшій на покрытіе расходовъ по содержанію государственныхъ боговъ. Бердниковъ, ів., 136.

<sup>3)</sup> Бердниковъ, ів., 1881, январь, 94, 95. Вначаль клятва при процессахъ произносилась на самомъ дѣлѣ въ видѣ обстоятельной формулы съ заклятіями, а потомъ стали только упоминать ее въ особыхъ выраженіяхъ. Бердниковъ, Участіе римской религіи въ государственныхъ дълахъ, Православный Собесъдникъ, 1880 г. февраль, стр. 114-120; 131-137.

<sup>4)</sup> Mayer, Geschichte, 371.

<sup>5)</sup> Rein, ib., 533; Mayer, ib.

<sup>6)</sup> Cod. Just., 1. 2 (4, 1); cm. также Rein. ib., 797-798; Mayer, ib., 371-372.

<sup>7)</sup> Cod. Just., ib.

гу, произнесенную внѣ суда въ гнѣвѣ, предоставивъ ее волѣ бо-говъ, но запретилъ кляться предъ судомъ именемъ государя въ денежныхъ дѣлахъ подъ угрозой тѣлеснаго наказанія ¹); вообще же лжеприсяга на судѣ влекла за собою имущественныя взысканія съ виновнаго ²).

Съ утвержденіемъ христіанства измѣняется взглядъ на лжеприсягу, какъ на религіозное правонарушеніе: устанавливается мнѣніе, что ее слѣдуетъ включить въ область земной юстиціи; господствующимъ, впрочемъ, наказаніемъ и въ это время была инфамія съ обязанностью въ нѣкоторыхъ случаяхъ возмѣщенія вреда и съ другими гражданско-правовыми послѣдствіями <sup>3</sup>); тоже наказаніе сохранилось и при Юстиніанъ <sup>4</sup>).

V. Нарушение богослужения. Не смотря на крайнюю недостаточность свёдёній изъ языческаго періода по этому вопросу, есть указанія, что и въ этоть періодъ карались многія действія, нарушавшія или оскорблявшія саященнослуженіе, какъ напр. проникновение мужчины въ богослужебное собрание въ честь Вопа Dea, куда запрещено было имъ входить, прикосновение къ алтарю Юноны нецеломудренной женщины и т. п. 1) Въ христіанском в період'в преступленіе нарушенія богослуженія получаеть болье опредвленный и широкій характерь. Сюда относится всякое действіе, которымъ публичный богослужебный акть христіанской церкви нарущался, прерывался или прекращался, какъто-причинение оскорбления и насилий священно-церковнослужителямъ, поношение самаго мъста богослужения, религии и т. п.; наказаніе за эти дійствія, совершенныя въ церкви, по закону 398 г. — смертная казнь 2). Юстиніанъ сохраниль тоже самов наказаніе за прерваніе богослужебнаго акта въ церкви или внъ ея, напр., во время процессіи з); при этомъ безразлично, совершенъ ли перерывъ по легкомыслію или злонамфренно, лицомъ того же культа или другаго, необходимо было только, чтобы виновный было лицо, способное ко вивненію 1) Оскорбленіе же служителей церкви Юстиніанъ угрожаеть болье снисхо-

<sup>1)</sup> Cod. Just., ib; Rein, ib., 798; Mayer, ib., 372.

<sup>2)</sup> Rein, ib. При конкуренціи лжеприсяти съ другими преступленіями, напр. съ stellionatus или falsum, наказывались, повидимому, только эти послѣднія. l. 4 Dig. (47, 20); см. также Rein, ib., 798; Бернеръ, ib., 270. Abegg, впрочемъ, думаетъ, что регјигішм и falsum различались и карались раздѣльно (см. Lehrbuch, стр. 713; также Бердниковъ, ib., 1881, япварь, 113); темнота текста даетъ поводъ и къ такому толкованію; при конкуренціи лжеприсяти съ ложнымъ свидѣтельствомъ карался также только falsum (Rein, ib.). Раньше, по законамъ 12 таблицъ, лжесвидѣтельство наказывалось низверженіемъ съ Тарпейской скалы, но уже Сула подвелъ его при сходныхъ случаяхъ въ разрядъ quasifalsum. Мауег, ib., 381—382; Zumpt, Das Criminalischt der Romischen Republick, т. 2, ч. 2, 69—72. Императоръ Зенонъ принималъ здѣсь, вопреки общему положенію, стеченіе клятвопреступленія и falsum. Мауег, ib., 381—382.

<sup>3)</sup> Abegg, Lehrbuch, 713; Rein, ib., 798—799; Mayer, Geschichte, 372. При Зенонѣ, кажется, кромѣ инфаміи нарушеніе присяги влекло для незнатныхъ и уголовное наказаніе. Cod Just. 1. 17 (12, 1); см. также Abegg, ib.; Rein, ib., 799. Нѣкоторые думають, что въ эпоху христіанскихъ императоровъ каралось нарушеніе только обезпечительной присяги, данной какъ гарантія принятой на себя обязанности, но не подтвердительной, данной въ подкрѣпленіе показанія. См. Мауег, Geschichte, 373.

<sup>4)</sup> Rein, ib.

<sup>1)</sup> Бердниковъ. Госуд. характеръ Римск. религіи, Прав. Соб. 1881 г., Январь, стр. 107. По поводу извѣстнаго процесса Клодія. парушившаго празднество въ честь Вопа Dea проникновеніемъ туда въ римскомъ платьѣ для свиданія съ женою Цезаря Помпеей, былъ паданъ даже особый законъ въ 62 г. до Р. Х. трибуна Фуфія, опредѣлившій компетентность преступленій, оскорблявшихъ религію. Родъ наказанія не быль опредѣленъ, но по мнѣнію Zumpt'a, онъ долженъ быль быть тяжкій—изгнаніе и лишеніе имущества. Zumpt, Das Criminalrecht der Römischen Republick, т. 2, ч. 2, стр. 268—272.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. Just., l. 10 (1, 3); Abbeg, ib., 723; Rein, ib. 896.

<sup>3)</sup> Novell. 123, cap. 31; cm. также Abegg, Lehrbuch, 723.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Abegg, ib.

дительными сравнительно сь предыдущимъ указомъ наказаніями, а именно—съченіемъ и ссылкой <sup>1</sup>).

VI. Нарушеніе права убъжища. Право убъжища, которымъ пользовались языческіе храмы <sup>2</sup>), съ утвержденіемъ въ Римскомъ государствъ христіанства было пріобрътено и храмами новой религіи <sup>3</sup>). Христіанскіе императоры, утвердивъ за христіанскими храмами право убъжища, нъсколько ограничили его въ виду пресъченія злоупотребленій—опредъленіемъ самаго мъста, съ которымъ должно было связываться право неприкосновенности убъжища <sup>4</sup>), и исключеніемъ изъ покровительства нъкоторыхъ видовъ преступленій; такъ, Юстиніанъ отсюда ислючилъ три категоріи прступленій: убійство, похищеніе дъвиць и прелюбодъяеніе <sup>5</sup>). Укръпивъ за христіанскими храмами право убъжища, императоры нарушеніе его, т. е. насильственное удаленіе изъ церкви скрывшагося туда лица, объявили преступленіемъ. Феодосій и Гонорій поставили та-

кія дъйствія въ рядь преступленій противъ величества <sup>1</sup>), а Леонъ назначилъ за нихъ смертную казнь <sup>2</sup>), распространивъ послъднюю даже на покушеніе <sup>3</sup>).

VII. Святотатство. Подъ святотатствомъ въ широкомъ смысдъ римское право понимало такое дѣяніе, которое соединенно съ нарушеніемъ религіознаго долга, или говоря иначе оскорбленіе всего того, что запечатльно печатью священнаго—какъ предметовъ, такъ и лицъ, въ томъ числѣ и оскорбленіе могилъ <sup>4</sup>); въ тѣсномъ смыслѣ подъ этимъ именемъ разумѣлось похищеніе публичныхъ священныхъ предметовъ изъ священныхъ мѣстъ <sup>5</sup>). Покищеніе вещей несвященныхъ изъ публичныхъ священныхъ мѣстъ къ составу святотатства, поэтому не причислялось. Императоры Северъ и Антонинъ прямо объявили, что похищеніе вещей частныхъ лицъ изъ храмовъ должно разсматриваться какъ furtum, в не какъ святотатство <sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Novell., ib.; Rein, ib., 896.

<sup>2)</sup> Кромѣ римскихъ языческихъ храмовъ, какъ напр. Юноны. Діаны и др., правомъ убѣжища пользовались священныя рощи, домъ фламина Юпитерова, храмы въ римскихъ провинціяхъ, особенно въ Греціи, впослѣдствіи и статуи или изображенія императоровъ. Злоупотребленія правомъ убѣжища въ провинціяхъ заставили правительство Тиверія принять нѣкоторыя мѣры его ограниченія или по крайней мѣрѣ—урегулированія. Бердниковъ, ів., 1880 г., февраль, 127—128. Право убѣжища въ древнемъ Римѣ, основаніе котораго приписывается Ромулу, не уничтожало уголовнаго приговора, а лишь пріостанавливало его, отсрочивало; только случайная встрѣча преступникомъ, присужденнымъ къ казни, весталки влекла за собою помилованіе, избавленіе отъ смертной казни. Мауег, Geschichte, 284; Rein, ів., 265; Бердниковъ, ів., 128—129.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По мн в пію н в которых в право уб'в жища въ христіанских храмахъ развилось не отъ перенесенія на посл'єдніе привиллетіи уб'в жища языческихъ храмовъ и императорскихъ статуй, а изъ права епископскаго ходатайства за осужденныхъ (Суворовъ, Объемъ дисциплинарнаго суда, 368), но сомнительно, чтобы традиція оставалась зд'єсь безъ возд'єтвія; см. Rein, ib., 896.

<sup>4)</sup> Суворовъ, ib., 370; Mayer, ib., 285.

<sup>5)</sup> Novell. Just, XVII, сар. 7: также Суворовъ, ib.

<sup>1)</sup> Cod. Just., 1. 2 (1, 12); также Rein, ib., 897; Mayer, ib., 285.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. Just., l. 2 (1, 12); Rein, ib.; Mayer, ib.; Суворовъ, ib., 370; Bar, ib., 47.

³) Rein, ib.

<sup>4)</sup> Cod. Just., гл. IX, tit. XXIX; Rein, ib., 691; Mayer, Geschichte, 589; Суворовъ, ib., 267; Бернеръ, учебникъ, переводъ Неклюдова, § 242.

<sup>5)</sup> Святотатцы, по словамъ Павла, тѣ, которые грабятъ публичные священные предметы; тѣ-же, которые посягнули на частные священные предметы или же на вещи изъ неохраняемыхъ часовень. болѣе преступны, чѣмъ воры, а менѣе чѣмъ святотатцы.І. 9, § 1 Dig (XLVIII, 13). См. также Мауег, Geschichte, 589; Бернеръ, ів., § 242; Суворовъ, ів., 207; ср. Аведу, ів., § 579; Берлниковъ, Государств. характеръ Римской религіи, Прав. Собесѣд., 1881 г., январь, стр. 103.

<sup>6)</sup> L. 5, Dig. (48, 13). Между священными предметами различались три категоріи: а) застит—все, что носвящено богамъ съ соблюденіемъ установленной формы священнаго обряда, b) sanctum—все, что въ своей неприкосновенности было ограждено санкціей государства—и вещи и лица, какъ напр. ворота и городскія стёны. Личность трибунала и императора и с) religiosum—прочіе мъста и

Наказаніе за святотатство, заключавшееся въ первобытное время, въроятно, въ sacratio capitis 1), по Lex Iulia—тоже, что за ресиlatus, съ которымъ послъднее и нормируются вмъстъ, т. е. лишеніе воды и огня, при условіи, что эти дъйствія совершены предъумышленно 2); лишеніе воды и огня впослъдствіи замънилось депортаціей 3). При императорахъ появляется разнообразіе наказаній, при чемъ установился обычай подвергать тъхъ, которые въ сообществъ взламывали храмъ и похищали ночью дары, сдъланные богамъ — сожженію или повешенію іп furca, или же-что случалось ръже—растерзацію звърей (незнатныхъ), а тъхъ, которые похищали изъ храма днемъ вещи небольшой цънности—каторжнымъ работамъ, знатныхъ же—депортаціи; впрочемъ, и въ этихъ случаяхъ иногда назначалась смертная казнь 4).

VIII. Осквернение трупова и гробница (sepulcri violatio). Этимъ именемъ римское право называло всякое противозаконное

умышленное действіе, заключавшее въ себе посягательство на гробницы, трупы и ихъ принадлежности 1). Предметомъ преступленія могли быть-какъ трупъ до и послів его погребенія, такъ равно и гробница со всёми ея принадлежностями 2). Самое пъйствіе предполагало или нарушеніе неприкосновенности трипа вырытьемъ изъ земли, перевозомъ его въ другое мъсто, подмъномъ, ограбленіемъ, надругательствомъ надъ нимъ, какъ тогда, когда онъ уже погребенъ, такъ и тогда, когда онъ не погребенъ, въ последнемъ случав - воспрепятствованиемъ погребению, задержаніемъ трупа на улиць и т. п., или нарушеніе неприкосновенности могилы и ея принадлежностей разрущениемъ или поврежденіемъ ел памятниковъ и ихъ украшеній, изміненіемъ нервоначальнаго назначенія могилы посредствомъ превращенія ея въ жилище или перестройки въ таковое, продажей или переуступкой для другихъ целей, осквернениемъ или надругательствомъ, наконецъ, противозаконнымъ погребениемъ трупа на чужихъ могилахъ 3).

Наказаніе за это преступленіе по древнему римскому праву сначала предоставлялось гнѣву божію <sup>4</sup>), а потомъ состояло и чи въ штрафѣ <sup>5</sup>) за менѣе важныя случам или въ личныхъ карахъ для виновнаго <sup>6</sup>). Императоры оскорбленіе гробницъ возвели на

предметы, получавшіе свое освященіе въ религіозномъ культѣ, а именно—тѣ. которые прежде считались посвященными подземнымъ богамъ, какъ напр. могилы, монументы и т. п. См. Бердниковъ, іb., 102—105; Суворовъ, ib., 207; Rein, ib., 693—694.

¹) Rein, ib., 692; Бердниковъ, ib., 109. Одно мѣсто изъ Цицерона: «sacrum sacrove commendatum qui clepserit parsitve, parricida esto»—дало поводъ нѣкоторымъ думать, что святотатство отождествлялось въ древнее время съ отцеубійствомъ; кажется, ближе къ истинѣ толкованіе Rein'a, что опо, какъ считавшееся уже въ древнѣйшія времена римскаго государства въ ряду тягчайшихъ преступленій, могло караться наравнѣ съ отцеубійствомъ, по не отождествлялось съ нимъ; Цицеронъ здѣсь, по удачному замѣчанію Zumpt'a. не приводитъ дѣйствующаго закона, а лишь указываетъ религіозное воззрѣніе на данное преступленіе. Rein, ib., 691—692; Zumpt, Das, Criminalrecht der Römischen Republick, 1869 г., 2 Band, 2 Abtheilung, 81; ср. Loiseleur. ib., 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. 1—4 Dig (48, 13); см. также Du Bois, Histoire des peuples anciens, стр. 371; Rein, ib., 694.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) L. 3 Dig (48, 13).

<sup>4)</sup> L. 6, 9, Dig. ib.; см. также Бердниковъ, ib., 1881, гав. 111, 112; ср. Rein, ib., 694; Loiseleur, ib., 75.

<sup>1)</sup> Abegg, Lehrbuch, § 576; Rein, ib., 897.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cod. Just. (9, 19); Dig (47, 12); Бернеръ, ib., 363.

³) Digest de sep. viol. (47, 12); de sepulcro (43, 24); Cod. Just., 3, 44, l. 2, 9 de religios; Cod. Just. (9, 19); см. также Abegg, Lehrbuch, § 576; Rein, Criminalrecht der Römer, 897—898; Гольцендорфъ, Вступительный очеркъ уголов. права, 121: Бернеръ, ib., 363; ср. Суворовъ, ib., 208.

<sup>4)</sup> Слъды этого сохранились въ обычат начертывать на памятникахъ угрозы гнъвомъ божимъ всякому нарушителю могильнаго покоя. Бердниковъ, ib., 106.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Этотъ послѣдній нерѣдко обозначался на самихъ памятникахъ рядомъ съ другими надписями и предназначался въ пользу сакральчхъ учрежденій—весталокъ, жрецовъ п т. п.: см. Rein, ib., 899; Бер; никовъ, ib., 106.

<sup>6)</sup> Rein, ib. Противозаконное задержаніе трупа, даже безь на-

степень crimen extraordinarium и карали нарушеніе покоя трупа смертною казнью (для незнатныхъ) и депортаціей (для знатныхъ); другіе же случаи влекли за собою или осужденіе на работы въ рудникахъ или релегацію 1); похищеніе строительныхъ матеріаловъ изъ могилы, кромѣ того, сопровождалось денежнымъ штрафомъ въ размѣрѣ фунта золота и конфискаціей зданія, въ которомъ эти матеріалы были сохранены 2). Почти тѣ же наказанія сохранились и при Юстиніанѣ. который ихъ ни мало не смягчилъ 3).

IX. Волшебство и предсказательство. \*) В ра въ снособность на выстрой посредствомъ тайныхъ заклинаній или молитвъ, соединенныхъ съ жертвоприношеніями, призывать на другихъ гнавъ и проклятіе боговъ и тамъ причинять симъ посладнимъ вредъ была древняя у Римлянъ 4). В рили въ дурной глазъ,

силія, влекло за собою наказаніе по Lex Iulia de vi publica; если это было слѣдствіемъ неумѣстнаго требованія кредиторомъ своего долга, то независимо отъ установленныхъ каръ виновный платилъ штрафъ въ размѣрѣ 50 фунтовъ золота или подвергался тѣлесному наказанію. Abegg, Lehrbuch, стр. 726.

ссобенно опасный для дётей, которыхъ отъ этого спасали спецідльными амулетами, изображавшими глазъ или membum virile, а также для скота,—въ порчу плодовъ и посёвовъ посредствомъ пождя, снёга, засухи, въ порчу людей посредствомъ волшебнаго погтя, въ причаровываніе другихъ при помощи записокъ или ярлычковъ съ кабалистическими буквами, посредствомъ употребленія особенныхъ травъ, человёческой печенки и мозга, куколъ изъ шерсти или глины, вёрили также въ оборотни, въ измёненіе естественнаго хода вещей и вліяніе стихій 1), въ порчу людей самими богами, особенно новорожденныхъ 2) и т. и. Съ волшебствомъ въ тёсной связи стояло предсказательство, такъ какъ владёвшіе этимъ даромъ часто прибёгали къ волшебнымъ средствамъ, чтобы раскрыть будущую судьбу людей 3).

Какъ волшебство, такъ и предсказательство, тѣмъ глубже держались въ римскомъ народѣ, что суевѣріе поддерживалось самой государственной религіей, чтившей институть авгуровъ, предсказывавшихъ по полету и пѣнію птиць, и гаруспексовъ, гадавшихъ по внутренностямъ животныхъ,—и вмѣстѣ съ ней служило политическимъ цѣлямъ. Понятно, что при такомъ положеніи тайныя искуства не могли преслѣдоваться и караться въ римскомъ государствѣ сами по себѣ, они являются преступными здѣсь лишь какъ дѣянія, причиняющія вредъ государственной религіи, объеству или частнымъ лицамъ 4).

<sup>1)</sup> Abegg, ib., стр. 727; Rein. ib., стр. 900; Бердниковъ, ib., 110—112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. 2. 4, Cod. Just. (9, 19); также Abegg, ib.

<sup>3)</sup> Rein, ib.

<sup>\*)</sup> Предсказателями или гадателями называли тёхъ, которые по нѣкоторымъ знакамъ предсказывали божескую волю и приговоры судьбы, не измѣняя законовъ природы; волшебниками или магиками—тѣхъ, которые путемъ употребленія сверхъестественныхъ средствъ вліяли на самый порядокъ и ходъ вещей, заставляя себѣ повиноваться природу и боговъ. Они останавливаютъ теченіе рѣкъ, покрываютъ луну облаками, ускоряютъ и замедляютъ движеніе солнца, воскрешаютъ мертвыхъ и совѣтуются съ ними. Rein, ib., 901; Буасье, Римская религія, 460.

 $<sup>^4</sup>$ ) Rein, ib., 901; Mayer, Geschichte, 624; Bar, Handbuch, 1882 г., 40; Heppe, Soldan's Geschichte der Hexenprocesse, 1881. В. 1, см. у него обстоятельный бытовый очеркъ этого вопроса, стр. 54-72.

<sup>1)</sup> Heppe-Soldan, ib., 66—73; Mayer. ib., 625: Буасье, Римская религія, 466—461. Эту въру раздъляли и высокообразованные люди чого времени, какъ напр. Плиній и Тацитъ. Буасье, ib., 459—461.

<sup>2)</sup> Порча послѣднихъ приписывалась доброму богу Сильвину, покровителю земледѣлія, который съ этою цѣлью отправлялся въ жилища по почамъ; чтобы отогнать его, ставили у дверей жилищъ въ продолженіи 3 ночей стражу, вооруженную метлами и палками. Буасье, іb., 22.

<sup>3)</sup> Rein., ib., 901.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Mayer, Geschichte, 624; Rein, ib., 902; Бернеръ, учебникъ, 350; Heppe-Soldan, Hexenprocesse, I, 73.

Въ законахъ 12 таблицъ встръчаются положенія, запрещающія портить чужіе поствы и плоды насланіемъ посредствомъ чародъйства града, бури, засухи, вообще непогоды, а также-перевораживать на свое поле чужіе хлеба 1). Что же касается защиты отъ волшебства жизни и здоровья, то въ республиканскій періодъ мы не встръчаемъ уголовныхъ предписаній; только принесеніе въ жертву дітей, какъ способъ чародійства, запрещалось и преслъдовалось <sup>2</sup>). Уголовныя же, а также полицейскія мъры предпринимались, главнымъ образомъ, въ интересахъ защиты имущества граждань оть посягательства на нихъ чародъевъ. Такъ, въ 139 году преторъ иностранцевъ Cornelius Hispollus приказалъ халдеямъ въ теченіе 10 дней оставить Римъ и Италію, такъ какъ они изъ обманнаго гаданья по звъздамъ сдълали себъ прибыльное ремесло 3).

Въ императорскій періодъ борьба съ чародійствомъ усиливается и принимаеть острый характерь. Болйе энергическая репресія въ это время объясняется, съ одной стороны, широкимъ распространениемъ тайныхъ искуствъ, особенно съ лице иностранцевъ, съ весьма важною ролью, а съ другой-признаніемъ болъе широкой ихъ опасности 4). Послъднюю усматривали въ троякомъ направленіи: 1) для государственнаго культа, одной изъ составныхъ частей котораго было чародёйство, 2) для политическаго порядка вообще и для господства императоровъ въ частности и 3) для жизни гражданъ 5). Императоры преслѣдовали тайныя искуства не только потому, что видели въ нихъ средство, способное причинить вредъ здоровью и жизни частныхъ лиць посредствомъ отравленія, съ которымъ ихъ ставили въ связь,

и что иностранные гадатели нанесли ущербъ институту авгуровъ и гаруспиціевъ, но и потому, что усматривали въ нихъ опасность для своей личности и политическаго порядка, находя въ нихъ предлогъ и личину тайныхъ заговоровъ. Преследование чародбевъ и предсказателей въ императорскій періодъ начинается въ лицъ перваго Римскаго императора Августа 1). По совъту Менената последній запретиль иностранное предсказательство и повелёль греческія и латинскія книги, излагавшія это искуство, сжечь; туземное же предсказательство онъ покровительствоваль и самъ къ нему обращался 2). При Тиберів, послв самоубійства Либона Друза, невинно заподозрѣннаго въ вопрошеніи предсказателей съ умысломъ гусударственной изм'вны, быль изданъ спеціальный senatus consultum, въ силу котораго нъкоторые изъ иностранныхъ математиковъ, холдевъ и магиковъ были казнены или изгнаны изъ Италін, а другіе подверглись лишенію воды и огня и конфискаціи имущества 3).

<sup>1)</sup> Rein, ib., 902—903; Mayer, ib.; Heppe-Soldan, ib., 73. Родъ наказанія за это преступленіе непзв'єстень; Rein (ib., 903) полагаеть, что первоначально карой служило sacratio capitis.

<sup>2)</sup> Rein, ib., 903.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rein, ib.; Mayer, Geschichte, 625; Heppe-Soldan, ib., 74.

<sup>4)</sup> Rein, ib., 903-904; Mayer, Geschichte, 626.

<sup>5)</sup> Mayer, ib.; Heppe-Soldan, ib., 75; Bar. Handbuch, ctp. 40.

<sup>1)</sup> Раньше его магики и халдеи были изгнаны въ 701 г. изъ Рима Агриппой. См. Rein, ib., 904; Мауег, ib., 627. Предсказатели и волшебники носили разныя имена: первые назывались большею частью халдеями, ибо изъ Халдеи впервые было занесено это искуство, кром'в того-предсказателей именовали астрологами, математиками, также arioli, harioli, vaticinatores; вторые же назывались магиками, а поэже malefici, venefici; ихъ обвиняли часто въ томъ. что они пользуются кровью убитыхъ дётей, какъ средствомъ чародьйства. См. Rein, ib., 903—904, примъчаніе; Mayer, Geschichte, 626.

<sup>2)</sup> Rein n Mayer, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rein, ib., 568 и 904; Mayer, ib., 627—628; Heppe-Soldan, ів., 76. Либонъ Друзь убиль себя потому, что не имѣль надежды на оправдательный приговорь, не смотря на недостатокъ уликъ; см. Mayer, ib. По словамъ Тацита, при Тиберів гадатели стекаются въ Римъ со вейхъ странъ, ихъ преслъдують, сажають въ тюрьму, изгоняють, свкуть розгами за городской оградой, свергають съ Тарпейской скалы, но никакъ не могутъ уничтожить «эту породу людей, которая. обманывая всв власти, будучи изгоняема изъ Рима, всетаки

Пругой менямия сонямичим, оминестій при Тиберій аки векор'я nocat nero, pacaporriamente mazassmie lex Cornelia de sacariis на волизбинитель, причинившихъ своимъ некуствомъ, состоимитель нежая прочика въ жертвоприношениять, вреда жизни или же вушт колей, последней — напр. причаровывания 1). Причинение оперти импу чаро сействоми было сопричистено на выдами отравлокія—veneficium, котеров, по Марціану, вначалів каралось депортаніся и конфиссацієй спущества, а потоків окортною важніло висредовомъ расперанція мейрей для незпалнимъ, а тля вишъ очень эпатныхъ -- семльой на острова; по Павлу же, и для впатныхъ пазначалясь смеричая казпь, колько простав, а во кваляфицированная 2). При послудующих в винератораху, запримогля волобаніс вы ифропріятівка промев тайнихъ некустьк; большинство вчператоровъ болбе благопріжногровано послістацию, чівих преслідовало ахъ °). Однако, оба приводенные senatus consultum перидически не были осивнены и постужени основанетсях для практики во вреиспа Каракаллы, которан по Павлу и Ульвівну представлитась въ саварющемъ видв.

 п) Предсказатели ведвергасное телоспору наказанію и нагнавію ник гореда, а на случай непостушникія— репотація ник де-

продолжает держаться въ недь. Ихъ пресавлованіе тклько увеличивало ихъ значеніс: въра въ пихъ тіль бол'є держалась. что сахъ императоры, яхъ пресаблованній, микль своего гадателя, которато завтавляль трепетать и сахъ грепетать переть ничь. Буясьв, Римская религія, 459, 460.

1) Модеунить, L. 13 Dig (48, 8); см. также Bein, ib., 304; Мауег. ib., 628; ср. Нерре-Soldan, ib., 74; посывдей утверждаеть, чес Les Cernella сыквальна дукль въ выду зашиту полости отв райныхъ истуствъ, на его унивіс категорически опровержани приведеницую свидітельствоть Модестана.

5) L. 3, § 5 Dig (48, 8); Paull. Sent., V. 23, § 1; см. наиже Неррс-Soldan, ib.; ижение Leiseleur'a, что Lex Cornelis поражиль матіш в астрологію сожменіемь совершенно произвольно; см. его Les crimes et les peines, erp. 73.

\*) Rein, ib., 905; Mayer, ib., 628.

поучаців 1). Тіже пот нихъ, виторые преченальнали будущее пиператора или государства, нараднял спертнош назнью, а отвізавиніс рабамь—допортаціся или наторжимим работами; на извістиних случаную голог знанів проденалагольнаго непуства, безь
принівненія ото ст. дікту, не оставалось безнанаванничь. Смертная назна престібдогала такжо тіхъ, которые спращивали представалось о будущеми пиператора или государства, а рабы,
спращивавшів о благів своихъ госнодь, насельнались разнатісит;
легчо наралось спращиванів о своють частноми благів 1). Объективными основність проспідованія предскавательства кообще, чожду прочими, бікло то, что опо часто являлось личиною
плутовства и обмана, а предскавательства в будущоми пиператора—то безновойство, воливніе вы умахъ, которно сопровождали
прориданія о білявой счерти императора 2).

в) Волшебники, приносившіе ночныя жертвы съ намфреніемъ кого либо околдовать, раслабить духовно или физически, низвести, причаровать, а равно приносившіе въ жертву человѣка или его кровь наказывались или простою смертною казнью—знатные или квалифицированною—расиятіе и растерзаніе звѣрями—незнатные 4). Приведенные кары, собственно говоря, постигали соучастниковъ въ преступленіи, въ томъ числѣ и подстрекателей, по требованію которыхъ волшебникъ практиковалъ свое искуство; самъ же волшебникъ—физическій виновникъ дѣянія, исполнявшій акты чародѣйства, подвергался сожженію заживо 5). Волшебство та-

Example or experience of the control of the control

Paull, Sent., Y, XXI, I; ev. varue Rein, ib., 907.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paull. Sent., V, 21, § 3 m 4; on takwe Rein, ib.; Mayer, Oeschichte, 629; Bar, Handbuch, 40.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ват, Напиблев, 40. Броинаціє со заблик престідовались, ести ови причинали вредь людомь, натония на нахъ страхъ (1, 11 Dig (47, 11); Ват (ib.) дучасть, что покальності забій служито често средотномъ из причинскію преда плуровствомъ и обчиномъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paull. Sent., V. XXIII, 16, 18; ex. range Rein., ib., 206 Mayer, ib.: Hepthwood, ib., 1981 c., numaps, etc. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Paul. Sent., Y, XXIII., 17; ca. также Rein и Mayer, ib.

кимъ образомъ каралось какъ двяніе, причинявшее вредъ; наказуемость поэтому исключалась, если волшебныя дъйствія предпринимались съ полезными цълями, напр., въ видахъ излеченія человъка отъ бользни и ранъ 1). Въ видахъ пресъченій распространенія тайныхъ искуствъ самый фактъ обладанія книгами, излагавшими ихъ, считался преступнымъ и карался депортаціей и конфискаціей, а для незнатныхъ назначалась смертная казнь 2).

При христівнскить императорахъ преслідованіе найныхъ испуствы принцаю още болые жестовий карактеры ак силу гого, что здвен ил политическиму соображениями присоодинились чисто редвијовным пувли-желенје ресположить Бажество богоугодивичь двланъ. Константияъ еще быль сравничельно изтокъ въ этомъ ачпошенін; опъ нарать чаротійство, какъ ділнів, причинающев вреда гвлу эли туше челованы; между прочина, она папротиль напатами вызывать полодил влеченія. Водшебето съ полезничи цвиями, папр., въ видахъ палечения отъ болвани или предотвращения вредняго действія стахій, оставалось безнавлявивынь в). Эпергачески этогь государь везеталь телько противъ гаруспексовъ; онъ запретиль последнияв подъ страхокъ спериной казии чремь сожжение входить нь частикй домь, грозя конфискаціой и допортацієй чіль, вто приможеть ихи выской домь, и объщал награды за попосвије о такови преогупленји; публичное же вопрошенія гаруспексовь осталось безнаваланным в "). Консчанцій запречиль, предсказаченьство въ накожь бы го их было видћ ) подъ угрозой паказаніем в меня, а чародойство, способ-

") Paul. Sent., V. XXIII, 18; Tanne Rein & Mayer, ib.

<sup>4</sup>) Cod. Just., I. 3 (9, 18); range Rein, ib.; Mayer, ib.; Bepneps, ib., 850; Loiseleur, Les crimes et les peines, 72.

По тольованію Лукемера, Ігонетацій наказываль депортацівії

ное причинять преда здорожам, пресийдоваль очираною назнью, по чибнію одника на вида расперацція забражи, по мижнію пругимъ-на видь сописнія, при чекъ уничтожена была резпанов вы паказучности вожну знатывини и познативини 1). Варентинівнь, опредовнійся попоренну всягое воднебство вобщо, кринко держанивеся виз даже вы учахъ христанъ, престідоваль его самыхи жестокими счертными казмами, исключива, впрочемы, витеда гарусинція, кось скоро они по причиняли вреда людамь 1). Фосдосій воспрочель продсизваніе будущаго по жеруючь жилотныхъ, а Гонорій повеліль напенальникув свои княги въ прис сутупвіц винсконовъ сисусь и принять христіанскую религію подъ угражой высылки изв всехъ городовь и депориации из случай полужи съ поличныхъ <sup>3</sup>). Юставівна, сохранивъ многів прежніс законы о тайныхъ посуотаяхъ въ сили, поставиль чародийство, вредное для жизни и здоровых, вы связы съ ограниениемъ и ветенть применять из пому схерсную назнь не Lex Cornelia de sicariis 1).

## пп. западно-квропейское право

## А. Періодг вирвирскій.

(Loges barbarorum).

Уголовное право перосбытных пародова, населивника Освадную Екропу--- колотова и германцева, подобно уголовному прату евреска и рямкина, газже на большей или веньшей отвисии

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rein, rb.; Soldan-Heppe, ib., 79. Но высчение изгляенияин средствами лишало права искать судоби, порядкомы голорары; см. Soldan-Heppe, ib.

в) Cod. Just. I. 4 (0, 18); см. также Rein, ib., 908; Маует. ib., 680; Берверь, утебника, перевога, стр. 861.

game spocryto abpy, younged to cars acrosomis (Les peines et les crimes, 72).

<sup>1) (3</sup>nd. Just., 1. 6 (9, 18); Rein, ib., 909; Mayer, ib., 680.

<sup>&</sup>quot;) Rein a Mayer, ib.

<sup>9)</sup> Rein, ib., 910; Mayer, ib., 631.

<sup>\*)</sup> Інвій. IV, бій. 18, § 5. По тому же захопу шизначается счертлей жань протива отравителей, воторые при почещи гнусника вскуствь учерпрациям людей к сикъ жиз жаначескием шептаність. Св. чакаже Rein в Мауст, іб.

носило сакральный характеръ. Преступленіе часто разсматривалось какъ оскорбленіе боговъ, которые, будучи разгивваны имъ, требовали искупительныхъ жертвъ въ видѣ главнымъ образомъжизни преступника, а иногда страданій тѣлесныхъ и изувѣченій ¹). Преступныя дѣянія ставились въ связь съ разными бѣдствіями, какъ напр. съ неурожаемъ, голодомъ, болѣзнями и военными неудачами, которыхъ насылали боги, разгиѣванные или крайнею злостью, испорченностью, выразившеюся вътакихъ дѣяніяхъ, или ихъ неизвѣстностью, безнаказанностью. Отвращеніе этихъ бѣдствій требовало жертвъ, изъ числа коихъ не исключалась и жизнъ самаго короля ²). Жрецы, какъ представители и служители боговъ, пользовались у нѣкоторыхъ народовъ, особенно у галловъ и сѣверныхъ германцевъ двойнымъ правомъ—судить и умерщвлять преступниковъ ³),

вообще право наказанія въ извѣстныхъ случаяхъ, кажется, за ними всюду признавались ¹). Отсюда наказаніе, какъ у галловъ, такъ и у германцевъ представляется запечатлѣннымъ характеромъ сакрифиціи ²). Гдѣ теократическій режимъ былъ сильнѣе, гдѣ вліяніе жрецовъ было могущественнѣе, какъ напр. у галловъ и сѣверныхъ германцевъ, скандинавовъ, датчанъ, саксовъ и др. ³). тамъ и сакральный элементъ уголовнаго права, естественно, долженъ былъ выступать рѣзче, рельефнѣе ³).

шеніе участія въ жертвоприношеніяхъ. По словамъ Цезаря, такая кара постигала тѣхъ, кто отказывался новиноваться рѣшеніямъ жрецовъ: они объявлялись нечестивыми и всѣ отъ нихъ сторонились, дабы не испытать несчастія отъ заразы; судъ же не принималь ихъ исковъ. Du Bois, ib., 30; Geib, ib., 159.

- ¹) Гольцендорфъ, Вступительный очеркъ уголовн. права. Ю. В., книжки 7—8, стр. 10; Loiseleur, ib., 107; Geib, Lehrbuch des Deutschen Strafrechts, 1861, 1-й Band, 158—159; Вальтеръ думаетъ, что изъ сферы правъ германскихъ жрецовъ не исключены были и тѣлесныя наказанія (Deutsche Rechtsgeschichte, В. І. § 19); въ числѣ ихъ по мнѣнію Dahn'а были и членовредительныя (Fehde-Gang, стр. 31—32).
  - 2) Loiseleur, ib.; Geib.. ib.; Du Bois, ib., 58; Dahn, ib., 32.
- 3) Въ Скандицавіц, кром'в церемоній чрезъ каждые девять м'всяцевъ, періодически на 10 годъ въ великомъ храмѣ Упсалы совершались самыя торжественныя церемоніи принесенія жертвъ. въ числъ коихъ рядомъ съ плънниками и преступниками фигурировали и высокопоставленныя лица, не исключая дётей королей и сихъ последнихъ. Du Bois, ib., 59; Стрингольмъ. Походы викинговъ. переводъ съ нѣмецкаго Шемякина, 1861 г., ч. И-я, стр. 23. Мѣсто суда у пормановъ часто совпадало съ мъстами жертвоприношеній, которыя обыкновенно выбирались въ рощахъ или на возвышеніяхъ и окружались камнями. Обреченные на жертву-большею частію рабы или преступники-вводились въ этотъ кругъ и тутъ на особенномъ камив ихъ умерщвляли, иногда, впрочемъ, ихъ свергали съ утеса или бросали въ жертвенный ручей или въшали въ лъсу на деревъ: въ священной рощъ близь Упсалы не было ни одного дерева, неосвященнаго кровью животнаго или человъка; ихъ въшали тамъ въ даръ Одену. Стрингольмъ, ibid, стр. 17-24.
  - 4) Du Bois, ib., 55—62. Наоборотъ, у племенъ съ менъе могущест-

<sup>1)</sup> Lex Frisionum, additio Flemari, tit. XII, Canciani, Barbarorum leges antiquae, 1785 г.: «Кто святыню боговъ взломаетъ и что либо изъ священныхъ предмстовъ унесетъ, будетъ приведенъ къморю и на пескъ, образовавшемся отъ прибоя волнъ, ему разръжутъ уши и, разрубивъ его, принесутъ въ жертву богамъ, храмъ которыхъ онъ осквернилъ». Тацитъ, Germ. с. 7: «Neque animadvertere, neque vincire, neque verberare quidem, nisi sacerdotibus permissum: non quasi in poenam, nec ducis jussu, sed velut deo imperante. quem adesse bellantibus credunt»; см. эту цитату у Geib'a, Lehrbuch des Deutschen Strafrechts, стр. 158; см. также Dahn, Fehdegang und Rechtsgang der Germanen, Berlin, 1877, стр. 31—35; Гольцендорфъ, Вступительный очеркъ уголов. права, Ю. В., кн. 7—8, стр. 10; Du Bois, Histoire du droit criminel des peuples Européens. т. 1-й, 2 édit., стр. 55, 58; Loiseleur, Les crimes et les peines, стр. 1—2, 107.

<sup>2)</sup> Въ случаяхъ тяжкихъ испытаній приходили къ заключенію, что оставшееся скрытымъ злодѣяніе отвратило боговъ отъ народа; если розыскъ не раскрываль его, то король, какъ заступникъ народа предъ богами, предлагалъ себя принести имъ въ жертву, дабы умилостивить ихъ гнѣвъ. Dahn, ib., 33.

<sup>3)</sup> Du Bois, ib., 57—58; Geib, ib., 158—159. У галловъ въ область правъ жрецовъ входило также отлучение виновныхъ или ли-

Насколько мы могли заключать по изследованіямь, которыми пользовались, къ преступленіямь, природа коихъ въ данный періодъ опредёлялась религіозными представленіями, принадлежали следующія дёянія.

І. Нарушеніе мира или оскверненіе священных мистъ (Kirchenfrieden). По законамъ фризовъ оскверненіе мѣстъ, посвященныхъ богамъ, какъ напр. священныхъ рошъ, дубовъ, деревянныхъ храмовъ, взломомъ ихъ или похищеніемъ находящихся тамъ священныхъ предметовъ, разсматривалось какъ злодъяніе, направленное непосредственно противъ боговъ; виновныхъ, по изувъченіи, повелъвалось приносить въ жертву 1). Съ утвержденіемъ христіанства, перепесшаго на многіе языческіе обряды и правовыя институты свое основаніе, уголовная санкція, охранявшая неприкосновенность языческихъ храмовъ и святилищъ, перешли на христіанскіе 2); въ одномъ изъ капитуляріевъ прямо повелъвается чтить новые храмы, построенные въ Саксоніи, не только не менъе, но болье, чъмъ святилища идоловъ 3). Миръ христіанскихъ святилищъ быль сопричисленъ къ разряду выс-

веннымъ теократическимъ режимомъ, какъ это было по мивнію Du Bois (ib.) у готовъ, франковъ и свевовъ. этотъ элементъ долженъ былъ представляться болве блёднымъ.

тихъ и нарушеніе его влекло въ странахъ, гдѣ господствовала система композицій, возвышенную пеню, иногда въ девять разъ, какъ напр. у Фризовъ—за убійство человѣка въ церкви или въ ея притворахъ ¹), а въ странахъ, гдѣ утвердились уже личныя наказанія, смертную казнь не только за убійство, но и за посягательства, направленныя или непосредственно на святилища, какъ напр. насильственное вторженіе туда, взломъ ихъ, сожженіе, или на тѣ вещи, которыя тамъ сохранялись, напр. похищеніе послѣднихъ ²). Верховный миръ не ограничивался тѣсными предѣлами церкви и ея притворовъ: онъ былъ распространенъ также на постройки—принадлежности церкви, кладбища и церковные дворы и даже на пространства, внѣ послѣднихъ расположенныя на опредѣленномъ разстояніи ³). Въ однихъ законо-

<sup>1)</sup> Lex Frisionum, таже цитата; см. также Dahn. Fehde-Gang, 31—32: Wilda, Das Strafrecht der Germanen, 1842 г., 961. Оскорбившій святыню храма и нарушившій миръ и безопасность, которыми пользовались мѣста. посвященныя богамъ въ Скандинавіи, объявлялся—говоритъ Стрингольмъ—лишеннымъ мира или подвергался, по свидѣтельству одной саги. смертной казии. Стрингольмъ, Походы викинговъ. ч. II, стр. 17.

²) Wilda, ib., 248—249; Du Bois, ib., 102. Въ видахъ облегчитъ переходъ отъ языческаго культа къ христіанскому и тотъ ореоль который былъ связанъ съ первымъ. перенесть на послѣдній—или строили христіанскіе храмы на тѣхъ мѣстахъ. гдѣ когда-то были капища, или просто превращали послѣднія въ христіанскіе храмы. Wilda, ib., 248; Du Bois. ib., 101.

<sup>3)</sup> Canciani, Lex Saxonum, Caroli Magni Capitulatio. De bonore ecclesiarum, § 1; см. также Wilda, ib., 249; Du Bois, ib., 102.

<sup>1)</sup> L. Fris. tit. XVII, § II: Qui in ecclesia aut atrio ecclesiae hominem occiderit novies weregildum ejus componat et novies fredam ad partem dominicam; см. также Wilda. ib.. 249; Du Bois. ib.. 102.

<sup>2) 1.</sup> Sax, III, 8: Qui in ecclesia hominem occiderit, vel aliquid furaverit vel eam effregerit, morte puniatur. Capit., c. III: Si quis ecclesiam per violentiam intraverit, in ea per vim vel furto aliquid abtulerit vel ipsam ecclesiam cremaverit, morte moriatur; см. также Wilda, ib., 249; Du Bois. ib., 102. По законамъ англосаксовъ бой и насиліе въ церкви карались усиленными буссами, а убійство—лишеніемъ мира или смертной казнью; святотатство же наказывалось буссами или отстиченіемъ руки, а позже смертной казнью. Последняя также назначалась за насиліе. совершенное въ кафедральномъ соборт, если виновный не могъ его выкупить. Wilda, Strafrecht, 250; Glasson, Histoire du droit de L'angleterre, 1882 г., т. I, стр. 315, 319.

<sup>3)</sup> Wilda, ib., 251; Du Bois, ib., 103. Также особнякомъ расположеннымъ имуществамъ церквей, получившихъ важныя охранительныя привиллегіи, былъ усвоенъ особенный миръ, если эти имущества были окружены какими либо оградами. Нарушеніе мира внутри этихъ имуществъ или на нихъ самихъ совершеніемъ насилія, особенно убійства, каралось усиленной пеней. Wilda. ib., 252—253; ср. Du Bois, ib., 104, 2 примъчаніе.

дательствахъ всё мёста, входившія въ область церковнаго мира, пользовались одинаковой охраной; въ другихъ же было установлено различіе между церковью и прочими мёстами, при чемъ нарушеніе мира въ предёлахъ первой каралось строже, иногда вдвое, какъ напр. на островё Готландѣ, чёмъ въ послёднихъ 1). Но что всего любопытнѣе, такъ это то, что между самими церквями было введено своего рода ранговое различіе, перенесенное изъ феодальнаго строя. Вначалѣ всё онѣ считались равно священными; затѣмъ церквямъ города сообщили большую святость, чѣмъ церквямъ села; наконецъ—кафедральные соборы сдѣлались какъ бы каменными сюзеренами, которыхъ облекли высшей святостью, чѣмъ вассальныя церкви—приходскія и капеллы, подчиненныя ихъ юрисдикціи. 2)

П. Нарушеніе мира или оскверненіе священных временз (Ding-Frieden и другіе виды мира, изъ него проистекающіе). Этимъ именемъ назывался у древнихъ германцевъ тотъ миръ, который долженъ былъ господствовать въ торжественные праздники, предназначенные для народныхъ собраній, которыя между пирмествами творили судъ, рѣшали важнѣйшія дѣла и приносили жертвы богамъ. Во время этихъ празднествъ, происходившихъ въ опредѣленные сроки, само божество невидимо пребывало среди людей и священный миръ долженъ былъ царить во всей странѣ з). Совершеніе преступнаго дѣянія въ это время было оскорбленіемъ, посягательствомъ, направленнымъ протпвъ самого божества, и правонарушеніе, въ особенности если оно было предъумышленное и не принадлежало къ разряду легчайшихъ, возводилось

1) Wilda, ib., 251; Du Bois, ib., 103.

<sup>2</sup>) Wilda, Strafrecht der Germanen, стр. 233, 961; Du Bois. Histoire du droit crlminel des peuples modernes. т. I, стр. 87. на степень квалифицированнаго и часто неискупимаго, влектаго за собою лишеніе мира (Friedlosigkeit) въ его строжайшемъ видѣ или же наказаніе смертью ¹). Въ періодъ господства высшаго мира карались даже дѣянія, на совершеніе которыхъ во всякое другое время лицо имѣло право, если они носили характеръ насилія и тѣшь могли нарушить миръ. Всякое лицо, пребывавшее въ мѣстѣ народныхъ празднествъ или собраній, находилось подъ защитой божества, и тѣ, которые посягали на личныя или имущественныя блага такого лица, даже осуществляя тѣшь свои права, напр. право мести, подвергались наказанію ²), которое иногда бывало вдвое или втрое больше противъ того, которое обыкновенно опредѣлялось.

Съ утвержденіемъ христіанства законодатели въ нѣкоторыхъ странахъ воспользовались языческимъ институтомъ высшаго мира въ интересахъ поддержанія общественнаго порядка, сообщивъ ему христіанскую окраску; причиненіе всякаго насилія надъ лицомъ или имуществомъ другаго въ періодъ такого мира было обложено соотвѣтственной уголовной санкціей <sup>3</sup>).

III. Богохульство. При тёхъ крайне скудныхъ свёдёніяхъ, которыми располагаеть современная наука объ отношеніи религіи

<sup>2)</sup> Образовалась такимъ образомъ своего рода феодальная лъстница, выступающая съ наибольшей рельефностью въ правахъ—норвержскомъ и особенно—англо-саксонскомъ, лъстница, вершину которой занимали кафедральные соборы. средину—приходскія церкви и основаніе—простыя капеллы. Wilda, ib., 251—252; Du Bois, ib., 103—105.

<sup>1)</sup> Dahn, Fehde-Gang und Rechts-Gang, 31—33; Du Bois, ib., 115; Wilda, ib, 233, 234, 271—277, 961.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Bois, ib., 88—89.

<sup>3)</sup> Такъ, по законодательству Готланда быль установленъ ежегодный священный миръ, начинавшійся спустя 14 дней послѣ Пасхи и 5 дней послѣ дня Іоанна Крестителя (24 Іюня) и продолжавшійся каждыя 10 дней и 10 почей; всякій, кто въ это время совершаль посягательство на лицо или имущество другаго, подвергался усиленнымъ наказаніямъ. Wilda, ib., 233, 237; Du Bois, ib., 88—90. Такъ пазываемый миръ базаровъ (Marktfrieden), который хотя и пріобрѣлъ потомъ болѣе свѣтскій характеръ, въ началѣ утвержденія христіанства носилъ сакральный: торги или базары назывались Меssen и пропсходили часто при церквяхъ въ день святаго патрона послѣдней или того мѣста, къ которому этацерковь принадлежала. Wilda, ib., 238; Du Bois, ib., 90.

и права у первобытныхъ германскихъ народовъ, трудно сказать опредъленно, какъ относились послъдніе къ личнымъ оскорбленіямъ, поношеніямъ, направленнымъ противъ ихъ боговъ. Извъстно, впрочемъ, что поношеніе судебнаго приговора одной изъ сторонъ разсматривалось, какъ богохуленіе, влекшее за собою столь долгій арестъ, пока виновный продолжалъ упорствовать въ своемъ дъяніи—въроятно—въ силу того, что приговоръ, произносившійся часто наоспованіи поединковъ и ордалій—судовъ божішхъ—признавался исчадіемъ самаго божества 1). Есть также свъдъніе, что одинъ человъкъ въ Исландіи быль наказанъ и осужденъ въ 1000 году, во времена первыхъ обращеній въ христіанство, за насмъшъу надъ богами 2).

Съ принятіемъ христіанства германскими илеменами въ законахъ ихъ, особенно тъхъ, которые больше другихъ подверглись вліянію духовенства, довольно рано появляются опредъленныя иостановленія по данному предмету. Въ Вестготскомъ правъ, носящемъ на себъ ръзкую нечать вліянія испанскаго духовенства, встръчается особенное положеніе о "богохулителяхъ Святой Троицы". Законъ грозитъ бритьемъ, бичеваніемъ въ сто ударовъ, конфискаціей и ссылкой тому, кто произнесетъ хулу на одно изълицъ Святой Троицы, откажется принять или выплюнетъ святые дары — тъло и кровь Христову 2). Въ капитуляріяхъ

франкскихъ королей иопадаются также постановленія о богохульствъ. Сначала повельвается епископу или мъстной власти виновнаго, совершивнаго какимъ либо образомъ хулу надъ Богомъ, подвергать заключенію и держать до тъхъ поръ, нока онъ не принесетъ публичнаго покаянія и не возвратится должнымъ образомъ въ лоно церкви ¹); потомъ повельвается поражать богохульство высшими наказаніями, которыя распространяются и на недоносителей; примъненіе наказанія возлагается на свътскую власть, при чемъ за небреженіе въ преслъдованіи виновныхъ послъдняя угрожается королевскимъ гнъвомъ ²).

IV. Клятвопреступленіе. Въ первобытное время у германцевъ, вакъ у евреевъ и римлянъ, при крайне песовершенныхъ средствахъ юридической защиты и слабыхъ основаніяхъ общественной безопасности, клятва должна была играть и действительно играла чрезвычайно важную роль. Только призывъ боговъ въ свидегели и какъ бы поручители устанавливаемыхъ правоотношеній уогь укрвиить силу и доверіе къ объщаніямь и свидетельствамъ первобытнаго человъка, воспитаннаго на уважении и преклонении предъ господствомъ силы; и воть мы видимъ, что клятва у гревнихъ германцевъ употребляется почти при всъхъ юридическихъ сдълкахъ и даже въ безспорномъ правооборотъ. Ею германецъ подтверждалъ свое объщание хранить миръ съ врагами, блюсти союзъ братства, далве-справедливость своего иска и показаній на суді и наконець истину того приговора, который онъ долженъ произнесть въ роли судьи 3). Онъ върилъ, что божество, котораго онъ призываль, какъ бы твлесно присутствуетъ при его юридическихъ действіяхъ, участвуеть въ последнихъ и ручается за ихъ соблюдение, исполнение 4). Обрядъ языческогерманской клятвы или присяги быль неодинаковъ. Въ числъ

<sup>1)</sup> Canciani, lex Salica reformata, capitula ad omnes generaliter, VIII. De clamatoribus vel causidicis qui nec judicium scabinorum adquiescere nec blasphemare volunt, antiqua consuetudo servetur, id est, ut in custodia reclaudantur donec unum e duobus faciant. Et si ad palatium pro hac re reclamaverint et litteras detulerint, non quidem eis credatur, nec tamen in carcere ponantur, sed cum castodia et cum ipsis literris pariter ad palatium nostrum remittantur et ibi discutiantur sicut dignum est; также Leges Langobardicae, Lotharii I. LXIV; см. также Мауег. Geschichte der Strafrechte, 418.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wilda, ib., 961.

<sup>3)</sup> Lex. Wisigotorum, lib. XII, tit. 111, § 2. См. также Dahn. Westgothische Studien, 1874 г., стр. 233.

<sup>1)</sup> Capit. regum Francorum, cap. CI. (Canciani, T. III, crp. 270).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Capit. regum Francorum. с. LXXXIV (Canciani, т. III, 383).

Wilda, Strafrecht der Germanen, 979.

<sup>4)</sup> Wilda, ib.; Mayer, Geschichte, 374.

предметовъ, на которыхъ она произносилась, были, между прочимъ, кольцо и священное оружіе <sup>1</sup>); одна изъ формъ ея была слѣдующая: во всякомъ главномъ храмѣ должно было лежать на алтарѣ кольцо, которое предсѣдатель суда держалъ въ рукахъ при каждомъ дѣлѣ, которое онъ рѣшалъ, погружая его въ кровь приносимаго имъ въ жертву быка. Всякій, кто выступалъ въ придическихъ дѣйствіяхъ на судѣ, долженъ былъ произнесть въ присутствіи двухъ или болѣе свидѣтелей присяту на кольцѣ въ особенной формулѣ, въ которой онъ призывалъ всемогущаго бога (Одина или Тора)—помочь ему исполнить его задачу самымъ справедливымъ образомъ <sup>2</sup>).

Сила присяти у древнихъ германцевъ была не меньшая, какъ и у другихъ народовъ, о которыхъ мы говорили; никакая дру-

1) Освященное оружіе было атрибутомъ присяги у Лангобардовъ. Wilda, ib.: Osenbrüggen. Das Strafrecht der Langobarden, 1863, стр. 160.

гая обязанность, никакое чувство родственной любви не давали права ее нарушить <sup>1</sup>). Германцы върпли, что страшныя казни божества должны постигнуть еще на землё того, кто измёнялъ истинё послё того, какъ онъ торжественно призвалъ божество въ подкрёпленіе своихъ словъ, если онъ избёгалъ кары земпой юстиціи, и хропикеръ Меровингской эпохи приводитъ массу приывровъ такихъ наказаній, чудеснымъ образомъ поразившихъ клятвопреступниковъ и лжесвидётелей <sup>2</sup>). Побужденіе свято блюсти присягу должно было быть тёмъ сильнёе и глубже, что кары божественнаго гнёва простирались и за предёлы земной жизни: клятвопреступникамъ было уготовано въ аду особенное мёсто на ряду съ самыми тяжкими злодёями <sup>3</sup>).

Предоставляя карѣ божества клятвопреступленіе, германскія народныя права не исключають, однако, его изъ ряда дѣяній, подлежащихъ и пораженіямъ земнаго правосудія, не ставя, впрочемъ, его въ разрядъ тяжкихъ преступленій. Оно каралось наравиѣ съ лжесвидѣтельствомъ 4) различной пеней, при чемъ соприсяжники,

²) Wilda, ib., 979—980. Клятва при заключенін союза братства, которымъ лица, вступавшіе въ таковой, обезпечивали себъ взаимную защиту, помощь и мпръ, совершалась у пормановъ съ особенными обрядами: «выръзывали два пласта изъ дерна и, оставивъ концы ихъ лежащими на землъ, средину подпирали копьями, затъмъ, въ знакъ върности до смерти, подходили подъ эти пласты, обръзывали себъ руку и спускали кровь въ рыхлую землю дерна, потомъ вмъстъ прикасались къ землѣ и крови и, ставъ на колѣни, произносили братскую клятву. призывая въ свидътели боговъ, наконецъ вставали и подавали другъ другу руку, что признавалось последнею скрепляющею формою всякихъ договоровъ». Стрингольмъ, Походы викинговъ. ч. II, стр. 205. Съ принятіемъ христіанства у англо-саксовъ встрѣчается слъдующая форма присяги. Выслушавъ отъ суды предвареніе объ опасности ложной присяги, обвиняечый предлагаль тімь, которые готовы были подтвердить его показаніе или соприсяжникамт. помъстить свои руки на святыя книги или на мощи и затъмъ, положивъ сверху свою собственную руку, произносилъ формулу клятвы; ему вторили соприсяжники: отсюда обычное выраженіе, что обвиняечый клялся такимъ-то числомъ рукъ--jurare septima, duodecima manu и т. д. Glasson, Histoire du droit de l'Angleterre, т. I, crp. 251.

<sup>1) «</sup>Жизнь моего сына не дороже мив, говорить одинь свверный герой, чтобы я изъ-за него нарушиль мою присягу». Wilda, ib., 980.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Thonissen, L'organisation judiciaire, le droit penal et la procèdure penale de la loi salique, 2 èdition, 1882, cTp. 353—354.

<sup>3)</sup> Wilda, ib., 980. Клятвопреступпики, по вѣрованіямъ нормановъ, отсылаются въ подземныя жилища Гела, въ міръ тумана, мрака и холода, гдѣ въ огромной залѣ изъ змѣиныхъ хребтовъ, покрытой ядовитыми водами болота, чудовище Нидгегъ сосетъ изъ нихъ кровь, а волкъ терзаетъ ихъ трупы. Стрингольмъ, ib., ч. II, стр. 194.

<sup>4)</sup> Послѣднее ставилось на одну линію съ клятвопреступничествомь не только потому, что всегда сопровождалось клятвой (Wilda, ib., 981; Thonissen, ib., 354), но и потому, что въ первобытное время въ основаніи уголовной наказуемости лжеприсяги клалось не напрасное призываніе божества, послѣдствія котораго были предоставлены волѣ его самаго, а ложное показаніе на судѣ (Wilda, ib., 981); подтвержденіемъ этому соображенію служить, между прочимь. и то обстоятельство, что отказъ оть дачи показаній на судѣ карался наравнѣ съ лжесвидѣтельствомъ. Thonissen, ib., 353.

подтверждавшіе правду того, кто клялся, какъ соучастники въ его преступленіи, также платили послёднюю, вначалё въ равной мёрё, а затёмъ съ различіемъ, такъ—что только важнёйшіе изъ пихъ, и то далеко пе въ видё общаго правила, несли равную ответственность съглавнымъ виновнымъ 1).

Въ какой степени субъективная сторона принималась въ соображение при опредълении степени отвётственности клятвопреступника—трудно сказать опредъленно. Вильда на основании одного постановления шведскихъ правъ, повелъвающаго пе различать, было ли объявлено показание für unwahr или fur unrecht, заклю-

чаеть, что обдуманность и легкомысліе были равнозначущи <sup>1</sup>); установленіе, однако, разницы въ наказуемости главноприсятавшаго и соприсяжниковъуказываеть на слѣды разграниченія послѣднихъ. Мотивомъ подобной разницы могло послужить и то соображеніе, что поступокъ перваго всегда изобличалъ злонамѣренность, тогда какъ послѣдніе, роль которыхъ ограничивалась засвидѣтельствованіемъ вѣры въ его утвержденіе, часто могли быть виновны лишь въ легкомысліи <sup>2</sup>).

Съ принятіемъ христіанства измѣняется положеніе лжеприсяги въ ряду другихъ преступленій. Объясненіе перемѣны можно видѣть, какъ во вліяніи церкви, обложившей клятвопреступленіе тяжелыми буссами, такъ и въ упадкѣ правовъ среди германскихъ народовъ въ государствахъ, основанныхъ завоеваніемъ <sup>3</sup>). Клятвопреступленіе заняло мѣсто въ ряду тягчайшихъ злодѣяній, преслѣдуемыхъ или возвышенной пеней, или чаще отсѣченіемъ руки, какъ напр. въ правѣ фризовъ, англо-саксовъ и указахъ Карла Великаго, или, паконецъ, смертной казнью, какъ въ саксонскомъ правѣ; допускается, впрочемъ, по нѣкоторымъ указамъ выкупъ жизни и руки взносомъ опредѣленной суммы <sup>4</sup>). Въ пос-

<sup>1)</sup> Разм'єръ пени быль различный: у Салическихъ франковъ 15 шиллинговъ, у баварцевъ 12, въ правахъ съверныхъ народовъ три марки: отв'єтственность соприсяжниковъ иногда понижалась до  $^{1}/_{3}$ , какъ напр. для нъкоторыхъ изъ нихъ по законамъ Салическихъ франковъ, а ниогда составляла цифру, для всёхъ ихъ равную той, которую платилъ главноприсягавшій, какъ напр. по шведскому праву (три марки). Lex Salica, изд. Behrend'a, 1874 г., tit. XLVIII; Canciani, Pactus legis salicae, tit. LI; Lex. Bayuv, tit. XVI, с. 5; также Wilda, Strafrecht der Germanen, 980-982; Mayer, Geschichte, 374: ср. Тонисенъ, Le droit pénal de laloi salique, 352—353. Нъкоторыя особенности представляетъ право лангабардовъ, у которыхъ клятвопреступленіе не уравнивалось съ ложнымъ свид'втельствомъ; за посл'вднее полагалась полная пеня (Widrigeld), между-тыть какъ при клятвопреступленіи назначалась только половина ея за оскверненіе божественнаго имени, да кром'т того виновный терялъ въ пользу противной стороны вещь, по поводу которой присягаль. Назначеніе особенной кары за оскверненіе божественнаго имени, въроятно, есть продукть вліянія христіанства, уже утвердившагося въ то время среди лангобардовъ. Большее наказание за клятвопреступление по законамъ послъднихъ опредъляется въ случаъ, если у наслъдника, клятвенно завърившаго, что къ нему никакого имущества умершаго наслъдодателя-должника не дошло, таковое открывалось: виновный, кром'в потери насл'едства, должень быль унлатить кредиторамъ его восьмикратную стоимость. Leg. Langob. Liutprandi, с. 57 (Pertz. tom. XXI, crp. 130). Wilda, ib., 936; Osenbrüggen, Strafrecht der Langobarden, 157-158.

<sup>1)</sup> Wilda, ib., 982.

<sup>2)</sup> Cp. Thonissen, Le droit pénal de laloi salique, 353.

<sup>3)</sup> Wilda, ib., 982-983.

<sup>4)</sup> Lex. Fris., tit. X: Si quis homo super reliquis sanctorum falsum sacramentum juraverit, ad partem regis Werigeldum suum componat, et alio Werigeldo manum suam redimat; Lex. Saxonum, tit. II, 8, 9; Caroli M. Capit., ab an. 779, § 10: De eo, qui perjuriam fecerit, nullum redemptionem, nisi manum perdat; Capitul. ab 805, c. XI (Pertz, ctp. 133): Et si quis convictusfucrit perjurii, perdat manum aut redimat; Cnut's Gesetze, II, cap. 36, (Schmid, ctp. 293): Si quis falsum juramentum super sancta jurabit et convictus inde fuerit, manum perdat vel dimidiam veram; см. также Wilda, ib., 983—984; Mayer, Geschichte der Strafrechte, 374; Glasson, Histoire du droit de L'angleterre, 1882 г. т. I, сtp. 314; Loiseleur, Les crimes et les peines, 123; послъдній при-

тановленіях в саксонскаго права проглядывають слёды различія умышленной, сознательной лженрисяги оть легкомысленной, необдуманной; первая карается смертью, вторая—выкупомъ 1).

Общимъ послёдствіемъ какъ клятвопреступленія, такъ и лжесвид'втельства было дальн'вишее недопущеніе къ этимъ юридическимъ д'в'йствіямъ <sup>2</sup>).

V. Нарушеніе права ублюшиа. Мирь, которымь пользовались древне-языческіе германскіе храмы, существенно отличался оть того, который пріобрѣли подъ вліяніемъ церкви христіанскіе. Нарушитель мира—преступникъ, убѣгавшій въ языческіе храмы и въ другія священныя мѣста, какъ напр. рощи, пользовался лишь той привиллегіей, что его не могло всякое ностороннее лицо безнаказанно убить или увести насиліемъ оттуда, какъ и изъ дома свободнаго человѣка; по его положеніе не было завиднымъ: никто не долженъ быль давать ему, какъ лишенному мира, пріють, приносить нищу или вообще оказывать защиту 3). Совершень христіанства. Церковь, псходя изъ ученія о святости человѣческой жизни, признающаго всякое даже невинное пролитіе крови грѣхомъ, а также изъ ученія о христіанской кротости,

повельвающаго сколь возможно прощать кающагося грышника, пропов'бдывала и установила въ канонахъ положение, что никто не долженъ проливать кровь, вообще совершать насиліе или уводить изъ храмовъ и ихъ притворовъ обвиняемыхъ или преступниковъ, ищущихъ убъжища у антаря Госнода, до тъхъ поръ. пока требующій выдачи, хотя бы то было и полжностное липо. не покляпется пощадить жизнь и тёло несчастного, который олнако долженъ удовлетворить потериввиаго-уплатой соотвътственной цени 1). Проповъдуя подобное учение, церковь побуждалась не только идеальною потребностью служить христіанскимъ илеаламъ, но и практическими интересами-стремленіемъ ограничить кровную месть, которая, не смотря на борьбу съ ней законодателей, продолжала практиковаться и поражала особенно классъ несвободныхъ, много страдавшихъ отъ гивва ихъ госполъ 2). Требуя избавленія преступниковъ, нашедшихъ убъжище у адтаря Господа, отъ смертной казии и причиненія насилія, церковь ссылалась на то, что своимъ прибъжищемъ къ церкви преступникъ уже сдёлаль первый шагь къ покаянію и исправленію <sup>8</sup>).

Проповідь церкви достигла признанія ся требованій світскимъ законодательствомъ, и воть мы находимъ соотвітствующія ностановленія въ правахъ—Ваварскомъ, Вестготскомъ, Алеманскомъ, Вургундскомъ, Англосаксонскомъ и въ Франкскихъ канитуля-

водить еще одно паказапіе, которое, думается ему, примінялось къ лжесвидівтельству, а пменно паказаніе трусовь—погруженіе въ типу лужи съ наложеніемъ потомъ плетенки (la claie). Смертную казнь, назначаемую саксонскимъ правомъ, нікоторые, какъ напр. Мауег. объясняютъ необходимостью ограниченія состоянія безправія; впрочемъ. высказывается сомнівніе, чтобы это назначеніе припадлежало древнему праву. Wilda, ib., 983, прим. 4.

<sup>1)</sup> Lex. Sax., tit. II, 8, 9: Qui sciens perjuraverit, capite puniatur. Qui nesciens perjuraverit, manum suam radimat auctor sacramenti.

<sup>: &</sup>lt;sup>f 2</sup>) Cnut's Gosetze, II, стр. 36, 37; см. также Wilda. ib.. 984; Glasson, Histoire, I, 314.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Весьма въроятно, что нарушитель мира, понадавшій въ священныя мѣста, въ извъстныхъ случаяхъ приносился въ жертву богамъ. Wilda, ib., 538.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wilda. ib., 538—539; Du Bois, ib., 390 — 391; Mayer, Geschichte, 285—286.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wilda, ib., 539; Glasson, Histoire, I, 322. Право убъжища, иоппмаемое въ смыслѣ права служителей алтара избавлять укрывшихся преступниковъ огъ пролитія надъ шими крови, отъ причиненій имъ насилія—не только въ предѣлахъ святилищъ, но и виѣ ихъ, существенно отличается отъ неприкосновенности мира языческихъ храмовъ;тѣмъ пе менѣе опо представляетъ институтъ, несомнѣино развившійся изъ элементовъ языческаго учрежденія. Мауег, Geschichte, 285, 28 прим.; Du Bois, ib., 389—390; Glasson, Histoire, I, 322; ср. Wilda. ib., 540.

<sup>3)</sup> Mayer, Geschichte, 286.

ріяхъ 1). Запрещеніе уводить силой преступника, скрывшагося въ святилище, сопровождается различной санкціей, угрожаемой нарушителямь этого запрещенія: по праву Баварскому—40 шиллинговъ композиціи церкви и 40 шиллинговъ fredum фиску; по праву Вестготскому—очень большая композиція по достоинству нарушителя; по нёкоторымь изъ англо-саксонскихъ законовъ, а именно по закону короля Альфреда—120 шиллинговъ 2).

Право убъжища, имъвшее чрезвычайно важное значеніе, какъ средство ограниченія частныхъ войнъ, избавленія невинныхъ отъ наказанія и виновныхъ отъ наказанія сверхъ мъры 3), — обычнато явленія въ эпоху господства кровной мести, когда потеритвшій, обуреваемый страстью, жаждой мести, не знаетъ границъ возмездія, — скоро однако черезчуръ было разширено и вызвало злоунотребленія. Его мало-по-малу распространили на домъ епискона, а потомъ и вообще на дома священнослужителей; въ Англіп эту привиллегію получили, кромъ того, жилища королей и великихъ сановниковъ 4); у лангбадцевъ — жилище свободнаго человъка, который могъ спасти жизнь чужаго раба, искавшаго убъжища отъ преслъдованій своего господина, принявъ его подъ свою защиту и заплативъ за него 20 шилл.; наконецъ, въ Швеціи встръча священникомъ преступника, ведомаго на казнь, спа-

сала его ео ірзо отъ смертной казни. Кром'в непом'врнаго увеличенія числа самыхъ м'всть уб'вжища, злоупотребленія выражались также въ томъ, что защита иногда оказывалась виповному рядомъ съ невиннымъ, прит'вснителю рядомъ съ прит'всненнымъ 1), словомъ, право уб'вжища часто превращалось въ поблажку и потворство преступленію.

Злоупотребленія правомъ убъжища должны были вызвать реакцію свътской власти, и дъйствительно появляется рядъ законовъ, имъющихъ своею задачею урегулировать это право, ввести его въ опредвленныя границы. Такъ, Вестготское право предоставляеть безнаказанно убивать того преступника, который убъжавъ въ церковь съ оружіемъ, не сложитъ его у портика храма<sup>2</sup>). Затёмъ, въ 596 г. Хильдебертъ II повельль, чтобы епископъ выдаваль похитителя дъвушки, если тотъ найдеть убъжище въ церкви 3). Въ англосаксонскихъ законахъ юридическое значение мъстъ убъжища ограничивается для частныхъ канеллъ тремя днями, для церквей, освященныхъ епископомъ, 7 днями и почами, такъ-что если бъглецъ въ течение этого срока не будетъ выданъ, то онъ можетъ быть взять отгуда силою. Въ теченіи этого термина преступнику, однако, запрещается давать пищу, и если онъ, мучимый голодомъ, оставитъ мъсто убъжища, то можеть быть безнаказанно взять или убить за предёлами, пользующимися привиллегіей святости. Нарушеніе права убъжища, заключеннаго въ данныя гриницы, причисляется къ

<sup>1)</sup> L. Bayuv., tit. 1, cap. VII; L. Alem., tit. III; L. Burg., 70, § 2; L. Wisig, lib. IX, tit. 3; Capit. Paderb., an. 785, с. 2 (Pertz); Ine's Gesetze, cap. 5 (Schmid, стр. 23); Vom Frieden und Mundium, cap. 16 (Schmid, стр. 387); Aelfreds Gesetze, cap. 2 (Schmid, стр. 71); см. также Wilda, ib., 541—542; Du Bois, ib., 392—394; Mayer, Geschichte, 285; Glasson, Histoire, I, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. тамъ-же.

<sup>3)</sup> Mayer, Geschichte. 285; Du Bois, ib., 396-397.

<sup>4)</sup> Leges Atelstani, tit. 2, ar. 3: Si fur vel praedo aliquis refugiat ad regem, ad ecclesiam aliquam aut ad episcopam, ut novem dierum spacium habeat. Et si ad senatorem, vel thainam, vel abbatem refugiat, habeat trium dierum spacium (Canciani, t. 4, стр. 264); см. также Wilda, ib., 543; Du Bois, ib., 395; Glasson, Histoire, I, 322.

<sup>1)</sup> Du Bois, ib., 396.

<sup>... 2)</sup> Leg Wisig., lib. IX, tit. III, § 1: Qui ad ecclesia porticus confugerit et non deposuerit arma. quae tenuit: si fuerit occisus, percussor in loco sancto nullam fecit injuriam. См. также Du Bois, ib., стр. 393. Это постановленіе, вёроятно, находится въ связи съ воззрѣніемъ древнихъ германцевъ, что предъ лицомъ боговъ человѣкъ долженъ быть безоруженъ, а слѣд. никто не долженъ входить въ храмы съ оружіемъ. Стрингольмъ. Походы викинговъ, ч. II, стр. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Decretio Childeberti, an. 546. с. 4: Si raptor puellae ad ecclesiam confugium fecerit, reddendus est ab episcopo (Pertz, т. III); см. также Wilda, ib., 540; Du Bois, ib., 393.

ряду тягчайшихъ преступленій <sup>1</sup>). Впрочемъ, право убѣжища и въ этихъ предѣлахъ было не безусловно: рецидивъ кражи отсюда исключался; виновному, совершившему новое воровство послѣ того, какъ онъ представилъ ручательство или поклялся, что больше не будетъ красть, угрожалось, что "er fortan nirgends sein Leben gewinne <sup>2</sup>). Особенно энергическую борьбу противъ злоупотребленій правомъ убѣжища велъ Карлъ Великій; въ 779 г. онъ прямо запретилъ священникамъ Ломбардіи давать убѣжище преступникамъ, достойнымъ смертной казни, а также помогать имъ пищей <sup>3</sup>). Самое категоричное ограниченіе права убѣжища принадлежитъ Саксонскому праву: "осужденный на смерть да не имѣетъ нигдѣ мира; если убѣжить въ церковь, да будеть вы данъ" <sup>4</sup>).

VI. Оскверненіе трупові и гробниці. Германцы, подобно другимъ народамъ, исповъдывали въру въ безсмертіе души и на этомъ религіозномъ базисъ создали особый культъ останковъ умершихъ, состоявшій изъ извъстныхъ обрядовъ, которыми сопровождалось погребеніе мертвыхъ и поддержаніе ихъ намяти <sup>5</sup>). Считалось священною обязапностью ближайшихъ родственниковъ умер-

1) Leg. reg. Aelfred., c. 2, 5 (Canciani или Schmid); см. также Wilda, ib., 540; Du Bois, ib., 393—394.

a recommittee of the second content of the s

2) Von Frieden und Mundium, cap. 17, 18 (Schmid, Die Cesetze der Angelsachsen); см. также Wilda, ib., 543; Glasson, Histoire, I. 322.

3) Capit. Longobar., ann. 779, с. 8 (Pertz, p. 36—37); см. также Wilda, ib., 541; Du Bois, ib., 394. По мнѣнію Wilda, привиллегія избавленія отъ смертной казни преступниковъ, пскавпшхъ убѣжища въ церкви, допускалась въ франкской монархіи вообще лишь тогда, если виновному удавалось укрыться рапьше произнесенія приговора или даже вчатія преслъдованія. См. его Strafrecht der Germanen, 541.

4) L. Saxonum, tit. III, art. 5: Capite damnatus nusquam habeat pacem; si in ecclesia confugerit, reddatur; см. также Wilda, ib., 541; Du Bois, ib., 394—395; Mayer, Geschichte, 286.

<sup>5</sup>) Wilda ib., 973; Thonissen, Le droit pénal de la loi salique, 319-320.

таго или друзей почтить его память совершеніемъ погребенія, отвъчающаго его земнымъ заслугамъ, соединеннаго съ положеніемъ во гробъ его лучшихъ одеждъ и драгоцѣнныхъ предметовъ—сосудовъ, оружія и т. п., ибо было не хорото, по вѣрованіямъ германцевъ, являться къ Одину бѣднымъ 1). Способъ погребенія заключался или въ сожженіи, которое, кажется, было древнѣйшимъ обычаемъ, или въ зарытіи трупа въ курганы (Grabhūgel). Съ распространеніемъ христіанства мѣсто сожженія и зарытія пепла или трупа въ курганы, что было запрещено, какъ языческіе обычаи, заняло погребеніе по христіанскому обряду— въ освященной землѣ 2).

Въ составъ культа умершихъ входило не только достойное ихъ погребение, но и извъстное отношение къ неохраняемымъ смертнымъ останкамъ, лишеннымъ заботы тъхъ, на комъ лежала эта священная обязанность. Обычай, санкціонированный закономъ, предписываль всякому, не исключая даже убійцы умершаго, для защиты отъ животныхъ и птицъ прикрыть трупъ последняго чёмъ случится-камнями или землей, илатьемъ или снёгомъ, грозя неисполнителю этого предписанія—даже въ случав, если бы умершій принадлежаль къ числу лишенных мира, пеней или изгнаніемъ (Verbannung) 3). Очевидно, что въ основаніи даннаго закона лежала идея глубокаго уваженія или благоговъніл къ останкамъ умершихъ, обязательнаго для каждаго во всякомъ ихъ положении. Повелъвая укрывать неохраняемый трупъ отъ звърей и итицъ, законъ заботился не о сохранении слъдовъ преступленія, а о томъ, чтобы обезпечить трупъ для достойнаго погребенія ").

<sup>1)</sup> Wilda ib., 973—975; Osenbrüggen, Das Strafrecht der Langobarden, 154. Заключавшіе между собою союзь братства взаимно клялись отомстить смерть кого либо изь своихъ и погребти погибшаго съ приличнымъ одареніемъ его имуществомъ. Wilda, ib., 974.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wilda, ib., 973.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wilda, ib., 974.

<sup>4)</sup> Wilda, ib.. 974—975. Приведенное предписаніе христіанскаго періода, несомнѣнно только закрѣпляющее языческій обычай, расши-

Тъмъ преступнъе, конечно, должно было представляться всякое насиліе, совершенное надъ трупомъ, какъ прямое, дерзкое надругательство надъ священными върованіями, и дъйствительно народныя права опредъляють соотвътственную пеню, которая возвышается по Норвежскому праву—въ случаяхъ уноса отсъченной головы, помъщенія ея на колъ, выставленія на большой дорогъ съ разинутымъ ртомъ и, наконецъ, обращенія трупа лицемъ внизъ 1). Возвышеніе пени въ данныхъ случаяхъ, въроятно, объясняется самой природой послъднихъ, изобличающихъ особенно злонамъренное надругательство надъ смертными останками, исполненное злобы и презрънія.

Исходя изъ тъхъ же религіозныхъ върованій, первобытное германское право разсматривало ограбленіе трупа и нарушеніе или оскверненіе гробницъ, какъ тяжкое преступленіе <sup>2</sup>). Ограб-

ряеть заботу объ останкахъ умершаго, повелъвая родственникамъ и друзьямъ послъдняго доставлять неохраняемый трупъ въ церковь.

1) Wilda, ib., 975.

леніе трупа, т. е. расхищеніе вещей, находившихся на или при умершемъ влекло различныя наказанія: по норвежскому и англосаксонскому правамъ—лишеніе мпра, по другимъ народнымъ правамъ пеню далеко не равныхъ размѣровъ ¹). При этомъ нѣкоторые изъ правъ не проводятъ различія между ограбленіемъ погребеннаго и непогребеннаго трупа ²), между тѣмъ какъ другіе послѣдній случай выдвигаютъ, какъ болѣе тяжкій. По закону Салическихъ франковъ ограбленіе трупа прежде его погребенія вначалѣ влекло  $62^{1}/_{2}$ , а потомъ 100 шиллинговъ, тогда какъ совершеніе этого дѣйствія послѣ погребенія сопровождалось, кромѣ лишенія мира, еще пеней въ 200 шиллинговъ, т. е. наказаніемъ равнымъ предъумышленному убійству ³). По закону Лан-

открывній трупъ, имѣль право взять себѣ часть вещей съ убитаго въ награду за находку, и въ такомъ случаѣ, разумѣется, случившійся фактъ онъ объявляль; если же онъ просто ограбляль трупъ, то совершаль Reraub, влекшій какъ и Plodraub, пеню въ 80 шиллинговъ. Edict. Rotharis, с. 16.; см. также Osenbrüggen, ib., 153.

- 1) По сѣвернымъ правамъ датскому и шведскому—40, 9, 6, 3 марки, по другимъ же народнымъ правамъ—Салическихъ и Рипуарскихъ франковъ, а также Лангобардовъ—100, 80, 62½ и 15 шиллинговъ. Lex Salica reform., XVII, § 1; XXXVII, § 6, 7; Ed. Rotharis, c. 14, 16; см. также Wilda, ib., 975—976; Thonissen, ib., 319—320; Osenbrüggen, ib., 151, 153. По Вестготскому праву, которое, по причинамъ, о которыхъ рѣчь впереди, существенно отличается отъ другихъ народныхъ правъ, виновной въ ограбленіи мертваго, если онъ былъ свободный, платилъ пеню въ одинъ фунтъ золота въ пользу его наслѣдниковъ, а при недостаткѣ таковыхъ—казнѣ, причемъ преступнику въ послѣднемъ случаѣ еще назначалось тѣлесное наказаніе 100 ударами; вина же раба каралась сожженіемъ, которому предшествовали 200 ударовъ. Lex Wisigothorum, lib. XI, tit. 2, с. 1, 2; см. также Felix Dahn, Westgotische Studien, 1874 г., стр. 235; Du Bois, ib., 531—532.
- <sup>2</sup>) Сюда принадлежить, между прочимь, Вестготское право, см. тамъ же; въ правѣ Фризовъ ограбленіе мертваго, хотя бы погребеннаго, карается наравнѣ съ воровствомъ вообще. L. Fris, addit., tit. III. 75; см. также Wilda, ib., 978.
  - 3) Pactus legis Salicae antiquior, § 1, 2: Si quis hominem mortuum,

<sup>2)</sup> Сюда могло присоединиться еще и чисто практическое соображеніе, а именно желаніе предупредить совершеніе корыстныхъ убійствъ-запрещеніемъ ограблять трупъ убитаго. Пріобрѣтніе оружія и досп'єховь врага, убитаго на войні, какъ трофеевь поб'єды. было обычаемъ у языческихъ германцевъ, какъ и у другихъ народовъ, но перенесение этого обычая и на время мира было слишкомъ вредно для порядка: поэтому то, что было правомфрно во время войны, превратилось въ средство воспрепятствованія совершенія убійствъ, столь возможныхъ въ періодъ господства грубой силы, показать которую считалось честью. Правда, и убійство само по себъ каралось, но наказаніе и факта ограбленія трупа было плюсомъ, которымъ хотълн еще болъе обезпечить сохранение мира. Въ законахъ Лангобардовъ поэтому послъднее дъяніе карается непосредственно вслъдъ за назначениемъ композиции за причинение убийства и называется Plodraub, которое, по мнѣнію Osenbrüggen'a, есть испорченное Blutraub, т. е. ограбление трупа тъмъ. кто пролилъ кровь. Edic. Rohtaris, c. 14; Osenbruggen, ib., 151—153. Оть этого случая отличается Rahairabus или Reraub, т. е. похищеніе. цінпостей съ трупа, найденнаго въ ръкъ или въ другомъ мъстъ сверхъ нормы, установленной обычаемъ, какъ награда за находку. Каждый,

гобардовъ—первое дъйствіе угрожалось пеней въ 80, второе-же въ 900 шиллинговъ; при чемъ за недостаткомъ въ послъднемъ случаъ родственниковъ умершаго пеня шла въ пользу фиска <sup>1</sup>).

Осквернение гробницъ или нарушение ихъ неприкосновеннос-. ти, какъ мъстъ, освященныхъ религіознымъ культомъ, возводится на степень преступленія или само по себъ, т. е. независимо отъ факта ограбленія, или же въ связи съ последнимъ. Преобладаетъ первая точка зрѣнія, при чемъ нѣкоторые изъ народныхъ правъ случаи присоединенія ограбленія разсматривають, какъ стеченіе преступленій; такъ, Баварское право, опредёляя 40 пиллинговъ за нарушеніе гробницъ, повелёваетъ ограбленіе ихъ пресладовать обыкновенной пеней, установленной за кражу; тоже самое объявляеть и право Аллемановъ съ тъмъ различіемъ, что оно назначаетъ неодинаковую ценю за вырытье трупа мужчины и женщины—первое угрожается 40, а второе 80 шиллингами. Исключение отсюда представляеть право Лангобардовъ, которое, не требуя также для состава нарушенія гробниць ограбленія последнихъ, назначаеть однако одинаковую пеню-безъ различія, сопровождалось ли данное нарушение воровствомъ или нътъ 2). Вестготское право, признавая нарушение покоя гробницъ достаточнымъ для состава даниаго преступленія 3), выдёляеть, какъ особый его . For Holland and Land to convenience Wildow for a Con- areas Promise

antequam in terram mittatur, furtu expoliaverit, sol. C. culp. jud. Si quis hominem mortuum effoderit et expoliaverit, solid. CC. culp. jud. Et postea parentes defuncti judicem rogare debent, ut inter homines non habitet auctor sceleris; Lex salica reformata. LVII, 5; см. также Wilda, ib., 977; Thonissen, ib., 319—320.

en the 112 - 214 Combraganathy this this this limited contracts

1) Ed. Rotharis, c. 15; Wilda, ib., 977; Osenbrüggen, ib., 152; Thonissen, ib., 366.

<sup>2</sup>) L. Bayuv, XVIII, c. 1; Lex. Alam., tit. L., § 1; Ed. Rotharis, c. XV: Si quis sepulturam hominis mortui ruperit et corpus expoliaverit, aut foris jactaverit DCCCC solid. sit culpabilis parentibus defuncti; см. также Thonissen, ib., 365—366; Wilda, ib., 978.

3) Si quis sepulcri violator extiterit aut mortuum expoliaverit, et aut ornamenta aut vestimenta abstulerit: si liber hoc fece-

родъ, совершение дѣянія по суевѣрнымъ мотивамъ, напр. съ цѣлью воспользоваться нѣкоторыми членами или костями, какъ цѣлебными средствами, и наказываетъ списходительнѣе другихъ случаевъ поврежденія или ограбленія гробницъ выдвигаетъ только древленія для состава нарушенія гробницъ выдвигаетъ только древнее право Салическихъ франковъ и фризовъ; какъ первое, такъ и второе предполагаютъ, что дѣяніе сопровождалось воровствомъ и не упоминаютъ о противоположныхъ случаяхъ 2).

VII. Волшебство и въдовство. Древніе германцы, подобно другимъ первобытнымъ народамъ, не постигая внутренней связи между предметами и тъхъ законовъ, которые управляють окружающими явленіями природы, относили все это на счеть живыхъ существъ, какъ невидимыхъ, такъ и видимыхъ. Наполняя природу разпыми сверхъестественными существами, олицетворяя ея силы, они принисывали этимъ существамъ причину не только благодътельныхъ для человъка явленій окружающаго мира, но и непріятныхъ, гибельныхъ. Оть этого олицетворенія силъ природы вообще естественно перешли къ олицетворенію и тъхъ изъ нихъ,

rit, libram auri exsolvat heredibus mortui et quae abstulit reddat. Leg. Wisig., lib. XI, tit. II, § 1.

engle. T. c. at consoling four cure in the property of

<sup>1)</sup> Виновный илатиль 12 шиллинговъ, если онъ былъ свободный, и подвергался тълесному паказанію въ 100 ударовъ, если онъ былъ несвободный. Leg. Wisig., lib. XI, tit. II, 2: Si quis mortui sarcofagum abstulerit, dum sibi vult habere remedium; см. также Dahn, ib., 235. Случаи нарушенія гробницъ по сусвърнымъ мотивамъ не безъизвъстны и другимъ народнымъ правамъ; см. Lex Burgundionum, tit. XXXIV, § 3; см. также Wilda, ib., 809, 978.

<sup>2)</sup> Pactus legis Salicae antiquior, tit. XVII, 2; Lex Fris., add., III, 75; также Thonissen, ib., 365. Позднъйшее Салическое право восполняеть умолчаніе древняго права и назначаеть за нарушеніе гробниць пеню или въ 15 или въ 62½ шиллинга: послъднее—въ случаяхъ помъщенія трупа въ деревянную или камениую гробницу, гдъ уже находился другой трупъ. Тониссенъ, ib., 320. Послъдній, впрочемъ, думаетъ, что и въ древнъйшемъ правъ поврежденіе гробницъ, хотя бы безкорыстное, не оставалось безнаказаннымъ; см. тамъ же, стр. 366.

которыми движется человеческая жизнь. Такимъ образомъ, сверхъестественныя существа пріобрали значеніе причины, источника какъ добра, такъ и зла въ жизни человъка, который раздълилъ ихъ на двъ категоріи добрыхъ и злыхъ. При всей своей разобщенности съ человъкомъ, эти существа, но върованию германцевъ, снисходять къ нему и оказывають ему свое благоволеніе, помощь. Отъ нихъ, какъ отъ причины явленій, люди пріобрътають знаніе сверхъестественнаго и способность такъ или иначе направлять тайныя силы природы. Отсюда береть свое начало чарод в йство — способность совершать сверх вестественныя д в йствія, которое по различію самыхъ источниковъ последнихъ распадается на доброе, бълое, такъ сказать, и злое, черное. Первое происходить оть добрыхъ существъ и приносить добро, второеотъ злыхъ, которые, по върованію германцевъ, суть ничто иное, какъ побъжденныя племена, принявшія демонскій образъ, и, какъ таковыя, вносять порчу, вредь, погибель въ жизнь человька 1).

Объемъ волшебныхъ дѣйствій въ воображеніи германцевъ быль раздвинуть до весьма широкихъ границъ <sup>2</sup>). Они вѣрили въ оборотни, т. е. въ способность людей превращаться въ птицъ, звѣрей, рыбъ, змѣй, въ способность управлять морями, вѣтрами <sup>3</sup>), насылать бурю, громъ, ненастье, подымать и вызывать мертвыхъ изъ земли, вскрывать волшебными пѣснями землю, горы, камни и курганы, хранившіе подъ собою сокровища, изводить

людей посредствомъ завязыванія узловъ, кабалистическихъ записокъ, полотняныхъ и свинцовыхъ изображеній, волшебныхъ рунъ, пъсенъ 1), и особенно зелій или травъ 2), причинять имъ бользни, тълесныя поврежденія, безплодіе, лишать ихъ разсудка, языка, вообще наносить порчу разными способами-похвалой, дурнымъ глазомъ, амулетами, мазями, травами, камнями, кольцами, членами мертвыхъ, волшебнымъ ногтемъ, магическими галами и т. п. Върили также древние германцы въ способность насылать разныя несчастія человіку въ его хозяйстві, какъ напр.портить скоть, виноградники, деревья и поствы 3), предсказывать будушее по теченію зв'єздъ, полету и крику птицъ, явленіямъ природы, по теченію крови приносимыхъ богамъ жертвъ, по движенію и паденію палочекъ, віточекъ, косточекъ, служившихъ священными жеребьями, на которыхъ иногда надписывали или выръзывали руны или изображенія боговъ 4), върили въ способность причаровывать, т. е. снискивать располо-

transport applications of the course appropriate many along the

<sup>1)</sup> Wilda, Strafrecht. стр. 962 — 963; Wächter. Beiträge zur Deutschen Geschichte, Tubingen, 1845 г., стр. 88; Стрингольмъ, Походы викинговъ, ч. II, стр. 174—175.

<sup>2)</sup> Wilda, Strafrecht, стр. 962—968; Wächter, Beiträge, стр. 87—88; Heppe-Soldan, Geschichte, т. II, стр. 164 — 117; Dahn, Westgothische Studien, стр. 234—235; Thonissen, Le droit pénal de la loi Salique, стр. 350—352; Osenbrüggen, Strafrecht der Langobarden, стр. 161 — 162; Mayer, Geschichte, стр. 635 — 636; Стрингольмъ, Походы викинговъ, ч. П. стр. 175—177, 186—187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) У Одина, по словамъ одной саги, былъ корабль, на которомъ онъ перевзжалъ большія моря п который онъ могъ свернуть въ платокъ. Wilda, Strafrecht, 962.

<sup>1)</sup> Руны вырѣзывались па палочкахъ и другихъ предметахъ съ волшебными обрядами; онѣ требовали особеннаго искуства при вырѣзываніи, ибо малѣйшая ошибка въ соединенныхъ съ тѣмъ обрядахъ легко могла вызвать совершенно обратное дѣйствіе. Волшебными пѣснями могли быть и отрывки или искаженія старинныхъ пѣснопѣній во славу боговъ. Стрингольмъ, Походы викинговъ, ч. II. стр. 176.

<sup>2)</sup> Простой отваръ изъ послѣднихъ пріобрѣталъ волшебное значеніе вслѣдствіе того, что народъ, не знавшій ихъ дѣйствія, приписывалъ полезную или вредную ихъ силу тайному искуству. Стрингольмъ, іb., 176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вѣра въ умѣнье повреждать посѣвы въ 9 вѣкѣ достигла такой силы, что во Франціп представляли себѣ существованіе особаго общества чародѣевъ, которые занимаются пересылкою хлѣбовъ по воздуху на корабляхъ въ мифическую страну Магонію Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, I, стр. 105.

<sup>4)</sup> Въра въ предсказаніе посредствомъ жребія отъ язычниковъгерманцевъ перешла къ христіанамъ; тоже раньше случилось у Римлянъ, гдѣ Августинъ называлъ гаданіе по библейскимъ текстамъ посредствомъ жребія божественнымъ оракуломъ, раскрывающимъ человъку Божескую волю. Нерре-Soldan, ib., ч, II, стр. 116—117.

женіе и любовь другихъ возбуждающими страсть напитками и другими волшебными средствами 1), вёрили въ такъ называемыхъ въдьмъ, которыя съ горшкомъ сала на метловищъ или на животныхъ въ обществъ языческихъ богинь совершали ночныя полеты по воздуху и по волъ своихъ повелительницъ невидимо причиняли вредъ людямъ — или похищая у нихъ мозгъ, сердце, неченку, кровь и оставляя взаменть того солому 2), или изводя, портя ихъ разными волшебными дъйствіями, особенно зельемъ, или просто пожирая людей живыми <sup>3</sup>) и т. д. Эта послёдняя вёра породила такъ называемое вёдовство, вызвавшее глубокую ненависть въ народъ, который преслъдовалъ виновницъ этого искуства неръдко жестокою местью 4). Тайныя искуства, въ томъ числъ и въдовство, у древнихъ германцевъ, равно какъ и у римлянъ, были тесно связаны съ отравлениемъ, такъчто термины, употреблявшіеся для обозначеній первыхъ и втораго, часто совпадали или смёшивались в).

Запятіе этими искусствами считалось достояніемъ преимущественно женщинъ в), но суевъріе не исключало отсюда и мущинъ,

1) Этими же средствами, по върованию Вестготовъ, женщины удерживали мужей отъ преслъдованія ихъ за открывшееся прелюбод вяніе. Dahn, Westgothische Studien, стр. 235.

Company with the Presidential of Author Secretaria the Christian

2) Эти богини назывались Diana и Herodias. Послъдней чортъ подариль за убійство Крестителя 1/3 часть світа, и она по волів Божіей обречена вѣчно шататься въ безпокойствѣ. Hoppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, T. 1, CTP. 108.

 върование въ пожирание людей заживо въдъмами встръчается у Франковъ, Лангобардовъ и Саксовъ. Thonissen, Le droit pénal, стр. 352; Osenbrüggen, Strafrecht der Langobarden, стр. 161; Wilda, ib., 964. 4) Wilda, Strafrecht, 964.

5) Wilda; ib., 965; Thonissen, Le droit pénal de la loi Salique, 350; Dahn, Westgotische Studien, crp. 235.

6) Приготовленіе зелья, говорить Стрингольмъ, соединяло въ себѣ столько гнуснаго, что мужчины стыдились заниматься этимь деломъ. Походы викинговъ, ч. II, стр. 177.

особенно у нормановъ 1), при чемъ позоръ этого ремесла одинаково поражалъ какъ мущину, такъ и женщину 2).

Суевъріе народа, преслъдовавшаго тайныя искуства ненавистью, переходившею въ месть, при общемъ, вокругъ царившемъ мракъ невъжества, понятно, должно было перейти и въ законодательство, темъ более, что мнимыя волшебныя действія чародень и чародбекъ действительно иногда могли сопровождаться вредомъ для людей, особенно, когда они соединены были съ дачею вредныхъ напитковъ. Законы германскихъ илеменъ назначаютъ разныя наказанія за причиненіе смерти или вообще порчи людямъ или ихъ хозяйству зельемъ или другими волшебными действіями, не исключая и шентаній. По законамъ Салическихъ франковъ тотъ, кто давалъ другому вынить зелья и темъ причинялъ смерть, илатиль 200 шиллинговъ пени, а если покушение на убійство не удавалось, то 62 шиллинга; неня также назначается за тв же двянія и но законамъ Рипуарскихъ франковъ, при чемъ неудавшееся покушеніе, причинившее бользнь или телесное новреждение, здёсь, какъ и тамъ, карается снисходительнее совершенія. Рипуарскій законъ упоминаеть, кром'в зелья, и другія средства такого злод'янія (maleficium) 3); впрочемъ, и Са-

<sup>1)</sup> Число волшебниковъ мужчинъ, по свидетельству одной саги, особенно возросло при королѣ Гаральдѣ Шенгаарѣ и онъ приказалъ ихъ сжечь въ своемъ собственномъ домъ въ числъ 80 человъкъ вмѣстѣ съ роднымъ сыномъ. Wilda, ib., 964; ср. Стрингольмъ, Походы викинговъ, ч. П, стр. 177.

<sup>2)</sup> Изъ законовъ разныхъ германскихъ племенъ видно, что считалось однимь изъ самыхъ тяжкихъ оскорбленій сказать о женщинъ, что она-въдьма (Нехе), а о мужчинъ, что онъ повареновъ волшебницъ или что онъ употребляется для держанія котловъ на собраніяхъ вѣдьмъ. Wilda, Strafrecht, 963; Thonissen, ib., 351; Osenbrüggen, Strafrecht der Langobarden, crp. 162.

<sup>3)</sup> Lex Salica reform., tit, XXI, De maleficiis, § 1: Si quis alteri herba dederit bibere et mortuus fuerit... sol. CC culp. jud.; § 2: Si vero biberit et mortuus non fuerit... solid. LXII ille, qui dedit pro aliquo maleficio, culp. jud. Lex Ripuariorum, tit. LXXXIII § 1: Si quis vir aut mulier Ripuaria per venenum seu per aliquod

лическое право называеть не только зелье, но и другія средства причиненія вреда человіку, какъ напр. завязанные снурки, назначая въ такомъ случав наказаніе, равное положенному за покушение на убійство отравлениемъ 1); тоже наказание назначается Салическимъ правомъ за дачу женщинъ травъ съ пълью предупредить дъторождение <sup>2</sup>). Занятие чародъйствомъ считалось столь позорнымъ и преступнымъ среди Салическихъ франковъ, что одинъ фактъ названія женщины в'ядьмой, вообще ложное приписание ей практики этого искуства угрожается въ Салическомъ правъ огромной пеней въ 187 шиллинговъ; но ложное приписание мужчинъ участия въ практикъ волпебства или въ сборишахъ въдьмъ почему-то каралось снисходительнье, а именно пеней лишь въ 62 шиллинга 3). Баваркое право, упоминая о повреждении волшебными действіями посевовъ на чужихъ поляхъ и о волшебномъ освящении оружія передъ поединкомъ, назначаетъ за первое дъяніе неню въ 12 шиллинговъ, такую же, какъ и за дачу отравленнаго питья, не причинившаго однако смерти 4).

Болбе строгія наказанія встречаемь въ Вестготскомъ и въ св-

nt an early company of the parties are a second of the sec

maleficium aliquem perdiderit, weregildum componat; § 2: Si autem mortuus non fuerit, et varietatem seu debilitatem probabilem ex hoc in corpore habuerit sol. C. culp. judicetur aut cum sex juret; см. также Wilda, ib., 965, 967; Thonissen, Le droit pénal, стр. 350, 352. Наравит съ причиненіемъ убійства зельемъ въдьмами ставится по закону Салическихъ франковъ събденіе ими человъка заживо: пеня одна и таже—двъсти шиллинговъ. Lex Salica reform., tit. LXVII. § 3; см. также Thonissen, ib., стр. 352.

1) L. Salica reform., XXI, § 3: Si quis alteri aliquod maleficium super jactatus fuerit sive cum ligaturis in quolibet loco miserit, sol. LXII culp. judicetur; см. также Wilda, Strafrecht, 965; Thonissen, Le droit pénal, 351.

2) L. Salica reform., XXI, § 4.

3) L. Salica reformata, tit. LXVII, § 1 и 2.

верныхъ народныхъ правахъ, Вестготсткое право, подъ вліяніемъ Римскаго, ставить волшебство рядомъ съ отравлениемъ и различаетъ между чародъями-практикующихъ это искуство и тъхъ, которые съ ними совъщаются. Причинение другому вреда волшебствомъ-личнаго или имущественнаго угрожается тальономъ: виновный долженъ быль на своемъ лиць или имуществъ претеривть тоть вредь, который нанесь другому 1). Спрашиваніе волшебниковъ о продолжении жизни короля или другихъ, а также отвёты ихъ угрожаются передачей свободнаго человёка въ рабство фиску вмёстё съ имуществомъ виновнаго 2); всякое же обращеніе вообще къ волшебникамъ, какъ хранителямъ тайнаго искуства, влекло для виновнаго лишеніе способности къ свид'ьтельству 3). По Шведскому праву занятіе тайными искуствами, причинявшими порчу человъку или его имуществу, если виновная была захвачена на мёстё преступленія, преслёдовалось смертною казнью: въ противномъ случав, т. е. когда виновная не была захвачена на преступномъ дъяніи, она или должна была очиститься присягой или илатила пеню. Впрочемъ, если въ этомъ послъднемъ случав практика тайнаго искуства сопровождалась отравленіемъ людей, то виновная еще подвергалась лишенію мира. Когда же находили только следы отравленія на человеке, на его домашнихъ или его скотъ, то виновная или платила пеню или должна была очиститься присягой съ соприсяжниками. При одномъ только подозрвній, неподтвержденномь указанными видимыми слъдами, обвиняемая платила уменьшенную пеню или должна

Marin Carlo III (1905) (1907) (1907) (1907) (1907) (1907) (1907) (1907) (1907) (1907)

<sup>4)</sup> L. Bajuvar., tit. XII, cap. 8; tit. III, cap. 7; см. также Wilda, Strafrecht, стр. 965—966; Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, т. 1, стр. 123

<sup>1)</sup> Lex Wisigothorum, lib. VI, tit. II, cap. IV; см. также Dahn, Westgothische Studien, 234; по справедливому замѣчанію Dahn'а, мудрено было точпо примѣнить наказаніе при обвиненіи чародѣя вътомъ, что онъ накликалъ людямъ градъ или нѣмоту.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Lex Wisig., lib. VI, tit. II, § 1; см. также Heppe-Soldan, Geschichte, стр. 122.

<sup>3)</sup> Lex Wisig., lib. II, tit. IV, § 1; см. также Dahn, Westgotische Studien, стр. 235; Heppe-Soldan, Geschichte, т. I, стр. 122.

была очиститься присягой съ уменьшеннымъ числомъ соприсяжниковъ <sup>1</sup>). По англосаксонскимъ народнымъ правамъ также назначается смертная казнь за волшебство и въдовство, причинившіе смерть, если обвиняемый не можеть очистить павшее на него подозрѣніе, при чемъ эти дѣйствія и здѣсь ставятся въ связь съ отравленіемъ <sup>2</sup>).

Сопоставление тайныхъ искуствъ съ отравлениемъ, замвчаемое въ германскихъ народныхъ правахъ, большею частью нормирующихъ ихъ въ однихъ и тёхъ же статьяхъ, показываетъ, что отравленіе преследовалось въ то время не столько какъ видъ убійства или накъ delictum sui generis, сколько какъ квалифицированный видъ чародейства. Юридическая природа деянія съ точки зрвнія древняго германскаго права почти неизмвнялась отъ того, наны ли вредные напитки съ цёлью лишенія жизни, изгнанія плода или поврежденія разсудка; все это обыкновенно сливалось въ понятіи волшебства, представляясь большею частью найболье опасною его формою. Мало того—даже причинение вреда напитками скоту, какъ мы видели, ставилось иногда въ рядъ съ такими же пъйствіями, направленными противъ человъка, или еще болье-причинение вообще волшебствомъ порчи всякому имуществу человъка, напр. скоту, посъвамъ, ставится иногда въ рядъ съ причиненіемъ тёмъ же способомъ порчи непосредственно человѣку <sup>в</sup>).

Съ принятіемъ христіанства, вступившаго съ теченіемъ времени въ борьбу съ язычествомъ, кореннымъ образомъ измѣняется правовое положеніе тайныхъ искуствъ. На нихъ начинаютъ смотрѣть, какъ на составную часть идолопоклонства, и, искореняя послѣднее, преслѣдуютъ вмѣстѣ съ тѣмъ и тайныя искуства. За-

нятіе чародійствомъ и предсказательствомъ, даже обращеніе къ помощи тіхть, которые ихъ практиковали, ставится на одну линію или съ пребываніемъ въ идолопоклонстві или съ отпаденіемъ отъ христіанства и рядомъ съ отправленіемъ языческаго культа подводится нерідко подъ равныя наказанія 1). Это сопоставленіе тайныхъ искуствъ съ идолопоклонствомъ и опреділеніе одинаковыхъ уголовныхъ мітръ борьбы, вітроятно, объясняется совпаденіемъ особенно упорной преданности языческому культу съ практикой тайныхъ искуствъ въ однихъ и тіхть же лицахъ, какъ исполненныхъ глубокаго суевіта.

При такой тъсной связи тайныхъ искуствъ съ идолоноклонствомъ совершенно цълесообразно, думается намъ, соединить ихъ изложеніе. Вмъстъ съ тъмъ мы разсмотримъ здъсь и другія преступленія противъ религіи, созданныя смъной языческаго культа христіанскимъ, при которомъ кругъ подобныхъ преступленій значительно расширился. Сюда вошли слъдующія новыя посягательства.

а) Идолопоклонство. Церковь, довольствовавшаяся въ первое время распространеніемъ христіанства среди язычниковъ, внѣшней ихъ преданностью новому культу и запрещеніемъ приносить жертвы идоламъ, а также ѣсть лошадиное мясо, съ теченіемъ времени, усилившись и укрѣнившись, обнаруживаетъ стремленіе совершенно истребить языческій культь и водворить не только наружную, но и внутреннюю преданность новому культу. Съ этою цѣлью церковь виѣстѣ съ свѣтскою властью, съ которою она встушила въ союзъ, издаетъ рядъ указовъ, въ которыхъ строжайше запрещается не только почитаніе языческихъ боговъ, но и отправленіе обрядовъ, которые разсматривались или какъ составная часть языческаго культа, или какъ дѣйствія, находившіяся въ связи съ языческой вѣрой ²).

Особенно богато предписаніями, направленными противъ язы-

<sup>1)</sup> Wilda, Strafrecht der Germanen, стр. 966 — 967; см. у него сюда относящієся тексты.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aethelstan's Gesetze, cap. II, cr. 6 (Schmid. Die Gesetze der Angelsachsen, 1858, crp. 135, 655).

<sup>3)</sup> Wilda, Strafrecht, 967-968.

<sup>1)</sup> Wilda, Strafrecht, crp. 968-699.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wilda, Strafrecht, 968 — 969; Osenbrüggen, Strafrecht der Langobarden, 161.

чества, выплосансковское прака. Послётнее, запрешая послоссно явическим бакама или въ видё предческия окружающей природы и сл стакій, казы папр. солнау, лупів, отню, рікама, косачацкама, камняма, дереванны, или въ виді вдоловы, изображний боговы, посродствомы папр. принесенія тертвы посліднияма, — гровичь анновнымы камненіемы мары, конфискаціва наумоства, смертной казныю; при втомы для састава преступленім достаточно удного факта нахожденія им донів канням лябе принадлежностей памческаго культа, каків напр. отороженное жіото, ялгары, ихолы, мертны ").

Тоже англосовсенское право, польодя иностра правтиву сайных покутовы буквально поть определение идалопоклонства, поветблаеть нагопать изы ограны эдель, кто атых занямается, или совершенно истреблять ихъ, вроит случаевь отступленія ихъ оты обоей діямольности '); ті из, неоторые обращавися бы народілять и къ пібдьнань, если яго будоть локазано, обрекавотся на лишеніе мира съ потерей всего имущества; впрочемь, если будоть доказано, что женщина, занимающаяся волшебствомь, можеть тімъ номогать людямь, то она платить лишь небольшую пеню, буде она состоятельна; въ противномь же случай всякій можеть взять ее къ себі въ слуги, а если всё откажутся, то она также обрекается на лишеніе мира 3).

Среди указовъ франсовить воролей, встречаеть, чежду прочень, сабдующія предписація протива адалоновлентва. Карлочень вхібті съ себоронь відеконовь на 742 году повельть какцому винекому при сольйствів графовь паблюдать, чтоби пародъне асбускать баліс взическими обрадами, взанам—жергюприпошенія мертими, повшебство з предсказающьство, кугурія, жертвы язь животных в, которими, по вираженію Карлонана, таупам часто вяжей церкви по азическому обряду принесния кристанским сватить и мученивань,—свативомвенный отомь и т. и. языческіе обычая '). Во отбурощемь году Карлолань, повторник запрещеніе манческаго культь и обрадовь, назначнять за собиютеніе послединую 1 й иналиштось ').

карить Великій помориль оти указы, кистца почта буквальпо, назначать различния наказанія, начаная оть денежнаха
взыскавій за баготворенів пелочаньнях, деровьовь и рощь—до сториней казна за селичнію твять уперавихь, за принесеніе пъ жерапу людей по сбряду языческому, за отвать принять прещеніе по
желанію остаться язычником в т. п. 1). Что же касается волонейства и предсказательства, то Карить Великій, передава ихъ на
усхотрійню перван 1), різшительно разочать противи віды въ подобаство тіхм, воторые правтниўшть эго непуство. Онь объявиль,
что осян кто, осявиленный заяволому, станоть відник по обынам завачниковь, что кло-либо—редька и постому это лицо семвача пли мяго его передаеть другимь на сыбденів кли самъ
стість, то должонь быть иншень жизни 1). Противь того же
суспірія вогружится и Лангобардскій король Регарь, который,
объявиль віру вы людобаство відких безразоудной и не христі-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Knut's weltliche Gesetze, cap. 5 (Schmid); car. Tamme PERCHE v Wilda, ib., 969—970.

<sup>&#</sup>x27;j Knut's weltliche Geselze, cap. 4,5; ca. vakoze Wilda, Strafrecht, 970.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Св. текеть у Wilda, Strafrecht, стр. 970.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Corlomanni Capit., a. 742, c. 5; cz. также Heppe-Soldan, Oc-schichte, der Hexenprocesse, v. I. crp. 128.

<sup>2)</sup> Carlomanni Capit., anno 743, c. 4 (Pertz. T. III, erp. 18).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Caroli Magni Capital, generale, a. 760. с. 6, 7. (Pertz, r. III, erp. 33); см. также огобенно богатые подобщами опредкленізми Саріt. de partibus Saxoniae, с. VI, VII, VIII, IX, X, XXI (Canciau, т. III, стр. 65 и слѣд.); см. также Wilda, ib., 971; Неррс-Sadan, Geschichte, 128.

<sup>\*)</sup> Capit, de part. Saxoniae, c. XXIII.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Capit. de partib. Saxoniae, csp. VI; см. также Heppe-Soldan, Geschichte, 128; Озенbrüggen, Strafrecht der Laugebarden, 162; Thanissen, Le dreit pénal de laloi salique, erp. 852; «пеккмественпий народь, вършний въ люгокуство иблъть, говорить Тоннесенъ, плотда броевися на поскъпшкъ, ромерсковать ихъ и съкдаль по луму возневдія чалоность».

анской, назначиль усиленную пеню за убійство подобной въдьмы, не исключивъ отсюда и судей, по повельнію которыхъ совершилось бы такое убійство 1). Впрочемъ, тоть же Лангобардскій король еще быль далекь оть того, чтобы не раздёлять до изв'єстной степени суевтрій времени; такъ, онъ запретилъ идущимъ на судебный поединокъ запасаться волшебными травами и другими подобными средствами; дозволиль имъть только оружіе, при чемъ вмёнено судьямъ въ обязанность при возникновеніи подозрѣнія, отнять всякія волшебныя средства и взять отъ бойца торжественное увъреніе, что при немъ послъднихъ больше нътъ <sup>2</sup>). Еще ръзче противъ тайныхъ искуствъ выступилъ впосльдствін Ліутпрандъ, который запретиль спрашивать предсказателей и предсказательниць и укрывать ихъ, какъ частнымъ лицамъ, такъ и должностнымъ, последнимъ-также въ виде бездействія въ преслъдовании — подъ угрозой взысканія половины ихъ пени 3). Этотъ король, подобно Ротару, запретиль также прибъгать къ волшебнымъ средствамъ предъ судами божіими, а именно-принимать волшебные напитки, чтобы темъ обезпечить себе благопріятный исходъ процесса вопреки праву и истинт ").

Къ чести христіанской церкви слёдуеть замётить, что она въ первые вёка по ея утвержденій среди германскихъ народовъ старалась привить среди нихъ взглядъ на волшебство и предсказательство, какъ на продуктъ пустаго воображенія суевёрныхъ людей, всуе мнящихъ себё, что ихъ поддерживаютъ темныя дьявольскія существа, надёляющія ихъ обладаніемъ и распоряжені-

1) Leg. Rotharis, c. CCCLXXIX (Canciani, т. 1, стр. 96); см. также Heppe-Soldan, Geschichte, стр. 123; Osenbrüggen, Strafrecht, 161, 162; Wilda, ib., 964.

2) Edictus Rotharis, с. 368 (Pertz, т. XXI); см. также Osenbrüggen, Strafrecht, стр. 161.

4) Heppe-Soldan, Geschichte, T. I, cTp. 123.

емъ тайными сверхъестественными силами; послѣднее, учила церковь, несогласно съ вѣрой въ единаго Бога, котораго власть безгранична и пути непостижимы 1). Рядъ соборовъ въ разные вѣка провозгласилъ, что вѣра въ ночные полеты вѣдьмъ ничто иное, какъ языческое безсмысліе, измышленіе фантазіи, и что всякая вообще вѣра въ чародѣйство есть ничтожное приведеніе дьявола, пустая иллюзія, служащая только для обмана тѣхъ, которые въ своемъ сердцѣ отвращаются отъ Бога и готовы обратиться кътемной силѣ 2).

Но это ученіе церкви не встр'втило благопріятной почвы: опо проповедывалось въ то время, когда культурное состояние общества было еще весьма низко, и суевъріе царило не только въ народъ, но и среди лучшей образованной части общества, которая должна была служить свъточемъ для народа и вести его въ духъ ученія Христа. Судьи, принадлежавшіе къ болье просвъщенной части общества, не только раздёляли суеверіе времени, но и сами прибъгали въ помощи предсказателей и волисбниковъ, чтобы лучше раскрыть истину дъла 3); суевърія не чуждо было и само духовенство, лучшіе представители котораго такъ энергически боролись противъ въры въ тайныя искуства на соборахъ, а такжеи короли: духовенство обращалось къ волшебникамъ, которые изрекали ему свои предсказанія по полету птицъ, по метанію жребія и т. и.; а иногда и само гадало посредствомъ записокъ, которые съ краткими отвътами-въ родъ да или нъть и т. п., подкладывались подъ напрестольное покрывало и оттуда вытягива-

³) Leges Liutprandi, с. 84, 85 (Pertz, т. XXI, стр. 141—142); см. также Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, т. I, стр. 123; Osenbrüggen, Strafrecht, стр. 162.

<sup>1)</sup> Wilda, Strafrecht, 971; см. также Heppe-Soldan, Geschichte, т. 1, стр. 120, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, т. 1, стр. 120, 131, 135; Mayer, Geschichte, стр. 635.

<sup>3)</sup> Lex Wisigothorum, lib. VI, tit. II, с. 5 (Canciani, т. IV, стр. 133); см. также Wilda, Strafrecht. 972. Рѣшеніе дѣль посредствомъ жребія въ Англіп въ 9-мъ вѣкѣ было столь обыкновенно, что папа Леонъ IV долженъ быль издать запрещеніе, обращенное къ духовенству; Heppe-Soldan, Geschichte, 118.

лись 1); короли же разныя несчастія и бъдствія въ ихъ жизни относили часто на счеть злаго искуства въдьмъ и чародъевъ 2).

Такимъ образомъ очень просто объясняется, почему рядомъ съ законами, объявляющими тайныя искуства суевъріемъ и карающими ихъ только тогда, когда они изобличають отнадение отъ христіанства или соединены съ причиненіемъ вреда людямъ, мы встръчаемъ въ это время уголовныя предписанія противоположнаго характера, исходящія изъ предположенія действительности волшебства и вёдовства. Источникомъ этихъ предписаній въ значительной мірь послужило ученіе церкви, признавшей въ дьяволь не идею злаго принципа, который находится въ непрерывной борьбъ съ добрыми началами, какъ это мы видёли у евреевъ въ нервые періоды ихъ исторіи, а дійствительное живое существо. Къ римскимъ и германскимъ върованіямъ въ реальное чародейство теперь присоединилась въра въ силу и содъйствие дъявола, и волшебство съ теченіемъ времени стали понимать не только какъ преступное отпадение отъ Бога, какъ это мы видели въ пятикнижіи Моисея, но и какъ выраженіе договора, союза съ дьяволомъ 3).

b) *Ересь*. Понятіе ереси, какъ преступленія, среди германскихъ варварскихъ законовъ впервые занесено въ Вестготское право, подвергшееся, какъ было сказано, сильному вліянію духовенства. Послѣ обращенія Вестготовъ съ королемъ Рекаредомъ во главѣ въ христіанство, послѣднее становится государственной ре-

лигіей Испаліи, и всякое нападеніе на послѣднюю возводится на степень возмущенія противъ государства, однимъ изъ основныхъ учрежденій котораго является церковь. Отсюда не только всякій фактъ, противорѣчащій единой и святой вѣрѣ церкви, но всякій диспутъ, всякое слово, произнесенное частнымъ или публичнымъ образомъ, преслѣдуются жестокими наказаніями: виновный изъ духовныхъ угрожается лишеніемъ сана, конфискаціей имущества и безчестіемъ, которое тяготить надъ нимъ до тѣхъ поръ, пока онъ не покается и не обратится на иуть ученія церкви; виновный изъ свѣтскихъ—лишеніемъ почестей, конфискаціей имущества и изгнаніемъ, которое должно продолжаться до его обращенія 1).

Рядомъ съ ересью ставится исповъданіе еврейской религіи, противъ которой предпринимаются самыя жестокія преслъдованія, въроятно, подсказанныя народной ненавистью къ евреямъ, сложившеюся подъ вліяніемъ историческихъ обстоятельствъ, бывшихъ иногда благопріятными для поддержанія іудеями тираніи противъ католиковъ и народа <sup>2</sup>). Насмъшка и нападеніе па христіанское ученіе, также защита іудейской въры словомъ—караются въ Вестготскомъ правъ 100 ударами, бритьемъ головы, конфискаціей и изгнанісмъ <sup>3</sup>). Запрещаются далѣе всякіе обряды, доказывающіе исповъданіе еврейской въры, а именно—соблюденіе собственныхъ праздниковъ, на-

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ практиковался какъ-бы родъ христіанской магіи; Heppe-Soldan, Geschichte, т. 1. стр. 118.

<sup>2)</sup> Wilda, Gischichte, 972.

<sup>3)</sup> Wilda, Strafrecht, 973; Mayer, Geschichte der Strafrechte, стр. 633, 635; Heppe-Soldan, Geschichte, т. 1, стр. 132. Въ одномъ изъ каноновъ читаемъ: «Der Satan nämlich, der sich in der Gestalt eines Engels Verkleiden könne, wenn er sich eines Weibleins bemächtige, so unterjoche er sie, indem er zum Abfall vom Glauben bringe, nehme dann sofort die Gestalt verschiedener Personen an und treibe mit ihnen im Schlafe sein Spiel, indem er ihnen fernab bald heitere, bald traurige Dinge, bald bekannte, baldunbekannte Personen vorführe». Heppe-Soldan, ib.

<sup>1)</sup> Lex Wisigotorum, lib. XII, tit. II, cap. 2 (Canciani, т. IV, стр. 185); см. также Du Bois, Histoire du droit criminel, т. 1-й, изд. 2-е, стр. 536 — 537; H. Brauchitsch, Geschichte des Spanischen Rechts, Berlin, 1852 г., стр. 44. Нужно замътить, что Испанское духовенство, подъ вліяніемь котораго были изданы подобные законы противъ еретиковъ, около того же времени ръшило на Толедскомъ соборѣ, на которомъ Рекаредъ торжественно присоединился къ католической религіи, къ чисто духовному наказанію виновныхъ въ нарушеніи церковныхъ постановленій — присоединить еще и тълесное наказаніе. Du Bois, Histoire, т. 1, стр. 537.

<sup>2)</sup> Du Bois, Histoire, T. I, cTp. 538.

<sup>3)</sup> Dahn, Westgotische Studien, crp. 236.

рушеніе христіанскихъ — полевыми или ремесленными работами, обръзаніе, послъднее, если оно было сдълано надъ еврейкой нодъ угрозой отнятія носа и конфискаціи имущества, употребленіе особенной пищи, между прочимъ, свинаго мяса, даже отказъ всть съ христанами - подъ угрозой бичеванія (100 ударами) и бритья головы. Преследуется всякое вовлечение въ іудейство, удержаніе отъ крещенія 1), къ принятію котораго пікоторые короли, какъ напр. Sisebut, принуждали евреевъ подъ угрозой бичеванія, бритья головы и ссылки 2). Запрещается также чтеніе книгь, въ которыхъ говорилось противъ христіанства, или ихъ сокрытіе у себя, тімь болье-распространеніе такихь книгь, и даже дъти свыше 10 лътъ, сохраняющие послъдния, не остаются безъ наказанія; имъ назначается какъ лжеучителямъ бичеваніе въ 100 ударовъ въ первый разъ, 100 ударовъ, конфискація и изгнаніе въ случай рецидива <sup>3</sup>). Вторичное обращеніе въ іудейство послъ принятія христіанства влекло смертную казнь-побитіе камнями или сожженіе, которое должно было исполняться самими евреями 4), а въ случав помилованія—ввиное рабство фиску и конфискацію имущества в). Тѣ же послѣдствія распространялись и на всёхъ другихъ еретиковъ, однако послё пеудачныхъ попытокъ со стороны епископа возвратить виновнаго на путь истинны; если обращение удавалось, то должно было ограничиться эпитиміей <sup>6</sup>).

Такимъ образомъ, много раньше возникновенія инквизиціи въ кодексѣ Вестготовъ были опредѣлены нѣкоторыя изъ тѣхъ наканій, которыя потомъ съ такою щедростію расточались противъ еретиковъ этимъ страшнымъ судилищемъ ¹).

с) Нарушение обрядовых законова. Въ Leges barbarorum попадаются кое-гдв постановленія, имвющія своею задачею обезпечить строгое соблюдение обрядовыхъ предписаний церкви. Такъ, еще въ 630 г. король франкскій Дагоберть объявиль, что если свободный человекъ будеть нести въ Воскресенье полевыя работы и будеть уличенъ въ томъ и не исправится, то подбергается въ первый разъ бичеванію въ 50 ударовъ, во второй разъконфискаціи 1/3 части своего имущества, а въ третій теряеть свободу; несвободный же человъкъ въ нервый разъ угрожается бичеваніемъ, а въ случав рецидива—отсвченіемъ руки<sup>2</sup>). Много поэже Карлъ Великій назначиль болье строгія наказанія за несоблюдение обрядовых предписаний, а именно-смертную казнь за нарушение великаго поста употреблениемъ съ презръниемъ къ христіанству мяса 3), неню разныхъ разміровь, тахітит до 120 шиллинговъ для благородныхъ-за некрещение детей въ теченін годичнаго возраста 4). Въ Англосаксонскихъ законахъ нарушение поста также иногда преследуется и виновнымъ назначается или ценя — для свободныхъ или бичеваціе — для песвободныхъ; впрочемъ, и этимъ последнимъ дозволялся выкупъ в).

<sup>1)</sup> Dahn, ib., стр. 235—236; см. также Tissot, Le droit pénal, 2 изд., т. II, стр. 364—365.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Король Sisebut быль настолько жестокь въ преслъдованіи іудеевъ, что само католическое духовенство возставало противъ излишествъ. Du Bois, Histoire, 538; Tissot, le droit penal, стр. 364.

<sup>3)</sup> Dahn, ib., 236; cm. также Tissot, ib., 365.

<sup>4)</sup> Отъ имени евреевъ былъ составленъ—подъ именемъ Placitum judaeorum—приписываемый королю Рекенсвинту документъ, въ которомъ евреп, глубоко сожалъя о своемъ частомъ отступничествъ отъ христіанской въры, клянутся сами схватить отступника, побить его камнями пли бросить въ костеръ. Du Bois. Histoire. т. I, стр. 539—540.

<sup>5)</sup> Dahn, Westgotische Studien, стр. 236; Du Bois, тамъ-же.

<sup>6)</sup> Dahn, ibid., стр. 236. Постановленія соборовъ и вообще церк-

ви противъ іудеевъ см. у Tissot, Le droit pénal, т. II, стр. 368, 369 и слъд.

<sup>1)</sup> Нельзя не признать и вкоторой основательности за слъд. извъстнымъ изречениемъ Монтескье по поводу кодекса Вестготовъ: «Мы обязаны этому кодексу всъми правилами, всъми принципами и всъми взглядами инквизици».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tissot, Le droit pénal, T. II, crp. 366.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Caroli Magni Capit. de partibus Saxoniae, tit. IV (Canciani, T. III, crp. 64).

<sup>4)</sup> Tamb жe, tit. XIX.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tissot, Le droit pénal, т. II, стр. 415.

## Б) Періодъ феодализма и абсолютизма.

Въ области преступленій противъ религіи въ этомъ періодъ замъчается измънение въ двухъ направленияхъ: во 1-хъ, расширяется кругь этихъ преступленій, во 2-хъ, возрастаеть жестокость ихъ наказаній. Последнее происходить главнымъ образомъ подъ вліяніемъ ученій церкви, а также рецепціи римскаго права. Церковь этого періода по мёрё укрёпленія своего политическаго значенія и принятія суевърій времени, съ одной стороны, значительно расширила тв интересы, которые охранялись по религіознымъ соображеніямъ, а съ другой-не только поддержала суевъріе, жившее въ обществъ, но и сообщила ему высшую религіозную санкцію, подкрышленную незыблемымъ авторитетомъ библіи. Примкнувъ къ варварскимъ положеніямъ о пыткъ римскаго права, рекомендуя наказанія библін, проникнутыя идеей возмездія, средневъковая церковь въ систему наказуемости преступленій вообще и противъ религіи въ особепности внесла тоть духъ устрашенія и жестокости, которымъ такъ різко запечатлівно средневъковое уголовное право <sup>1</sup>). Рядомъ съ этимъ капоническое право, а также реценцированное римское право, способствовавшее также усиленію грубости нравовъ и жестокости наказаній, вызвавъ научную обработку права, помогли болже глубокому выясненію природы и состава отдільным преступленій 2).

Въ концъ этого періода подъ вліяніемъ, главнымъ образомъ, новыхъ религіозныхъ воззрѣній и ученій школы естественнаго права происходитъ перемѣна въ области преступленій противъ религіи въ тѣхъ же двухъ направленіяхъ, но только въ противоположную сторону <sup>3</sup>).

Кругъ преступленій противъ религіи въ этомъ періодъ въ отдъльныхъ государствахъ запада можетъ быть очерченъ въ слъдующемъ видъ.

## а) Германія.

1. Вогохуленіе. Въ основаніи положенія объ этомъ дѣяніи, какъ преступленіи, нѣмецкое законодательство изучаемаго періода кладетъ вѣру въ богохуленіе, какъ дѣяніе, непосредственно оскорбляющее Божество, нарушающее его благость и вызывающее его справедливый гиѣвъ, который, не будучи погашенъ наказаніемъ, разражается надъ страной всевозможными бѣдствіями—голодомъ, разорительными войнами, землетрясеніемъ, повальными болѣзнями и т. п. ¹). Это основаніе, высказанное въ '7'7 новеллѣ Юстиніана, повторяется, со ссылкой на послѣднюю, въ королевскомъ указѣ о богохулителяхъ 1495 г. ²), вызванномъ, какъ нѣкоторые думаютъ, господствовавшей въ то время грубостью, нещадившей и предметы религіознаго почитанія ²). Подъ богохульствомъ разумѣли всякое дѣйствіе, въ которомъ выражалось непризнаніе или уничиженіе высшаго существа или вообще предметовъ религіознаго культа. Предметомъ богохульства могли быть не только Верховное Сута.

<sup>1)</sup> Holtzendorff, Вступит. очеркъ. Ю. В., 1874 г., кн. 5 п 6, стр. 138—139; тамъ-же кн. 7 п 8, стр. 15; Bar, Handbuch, 81—82, 84—85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Holtzendorff, ib., kh. 7-8, 23; Bar, Handbuch, 82.

<sup>3)</sup> Holtzendorff, ibid., RH. 7-8, cTp. 32.

<sup>1)</sup> Wächter, Lehrbuch des Römisch — Teutschen Strafrechts, 1826 г., ч. 2-я, стр. 537; Abegg, Lehrbuch der Strafrechts-Wissenschaft, 1836, стр. 707; Osanbrüggen, Das Alamannische Strafrecht in deutschen Mittelalter, 1860, стр. 383. Криминалисты въ pendant каноническому праву въ противоположность ученію о сгіmen laesae majestatis humanae развивали ученіе о сгіmen laesae majestatis Divanae, куда относили, между прочимъ, богохульство. Waechter, Lehrbuch, 539.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wächter, Lehrbuch, стр. 538; Abegg. Lehrbuch. 707; Mayer, Geschichte, т. III, стр. 418; Katz, Ein Grundriss des Canonischen Strafrechts, 1881 г., стр. 69

<sup>3)</sup> Rosshirt, Geschichte und System des deutschen Strafrechts, 1839 г., ч. III, стр. 139; Мауег, Geschichte, 419.

шество съ его святыми, но также религіозныя върованія, обряды и т. н. 1). Богохуленіе разд'влялось: а) на непосредственное и посредственное, смотря по тому, относилось ли оно къ самому Божеству или къ прочимъ предметамъ религіознаго почитанія 2); Божество и въ последнемъ случае оскорблялось, но не прямымъ путемъ, какъ говорить Бомеръ, а посредственно—per consequentiam 3); b) положительное и отрицательное—attributiva и derogativa; первое признавалось тогда, когда приписывали Божеству свойства, ему не принадлежащія, второе-когда отвергали свойства, принадлежащія Божеству '); с) словесное и матеріальное (дійствіемь) -- verbalis et realis, изъ коихъ первое въ свою очередь подраздълялось на устное и писанное-oralis et scripta. Это разпъленіе было взято изъ ученія объ обидахъ, природу которыхъ отожнествияли съ природой богохуленія 5); согласно съ симъ понятіе богохуленія распространялось и на символическія действія, если только въ нихъ обнаруживалось намъреніе оскорбить рели-

гіозный культь <sup>1</sup>). Кром'т названных способовъ совершенія богохульства, сюда включалось и бездійствіе, напр. неисполненіе обрядовъ, если только въ немъ высказывалось названное наміреніе <sup>2</sup>).

Субъектами богохульства признавались какъ христіане, такъ и последователи другихъ культовъ 3). Наказаніе богохульства не было точно определено; многое въ этомъ отношении предоставлялось мёстнымъ законамъ и судебной практикъ. По Кародины богохульство разными указами карается неодинаково; указъ о богохульникахъ 1495 года грозилъ, кажется, смертной казнью 4). Последующие законы изменили родъ наказанія: указъ 1512 года назначаеть телесныя и денежныя наказанія, изъ коихъ первыя опредёляются въ случаяхъ непосредственнаго богохуленія, а вторыя -- посредственнаго; при чемъ повельвается принимать въ соображение состояние виновнаго 5). Имперский указъ 1530 года посредственное богохуление угрожаеть произвольными тёлесными или имущественными наказаніями, а непосредственное 14-дневнымъ заключеніемъ въ тюрьмі на хлібі и воді, а въ случа рецидива первое - произвольными имущественными, второе - телесными или членовредительными наказаніями <sup>6</sup>). Каролина (арт. 106) назначаеть смертную казнь и телесныя наказанія, не исключая и членовредительныхъ, но ближайшее опредвление рода наказания относить къ особеннымъ законамъ; имперскіе указы 1548 и 1577 годовъ опредъляють смертную казнь или отнятіе членовъ, а также имущественныя наказанія и инфамію 7).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Abegg, Lehrbuch, 707—708; Wächter, Lehrbuch, crp. 542; Katz, Grundriss des Canonischen Strafrechts, crp. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wächter, Lehrbuch, crp. 543; Julius Soden, Geist der peinlichen Gesetzgebung Deutschlands, Frankfurt, 1792 r., T. 1, crp. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Бöмеръ такъ опредвляеть посредственное богохуленіе: que per interpositam rem vel personam, quacum singularis Dei nexus intercedit, ad Deum refertur, et sic non recta via, sed per consequentiam ipsi infertur; см. Wächter, ib., 543.

<sup>4)</sup> Blasphemus est, говорить Фаринацій, qui Deo contribuit, quod Dei non est, et qui a Deo negat, quod Dei est; см. Katz, Grundriss, стр. 69; совершенно тожественная съ послъдней фраза повторяется во многихъ нъмецкихъ памятникахъ, какъ напр. въ указахъ 1548 и 1577 года, въ Бамбергскомъ и Бранденбургскомъ судебникахъ (арт. 127) и въ Каролинъ (арт. 106); см. изданіе трехъ исслъднихъ памятниковъ Zoepfl'я, 1842 г., а также Wächter, Lehrbuch, стр. 542; Katz, Grundriss, стр. 70.

<sup>5)</sup> Wächter, Lehrbuch, 543—544; Abegg, Lehrbuch, 708; Grolman, Grundriss der Criminalrecht-Wissenschaft, 1852, crp. 324.

<sup>1)</sup> Abegg, Lehrbuch, 708.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abegg, ib.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wächter, Lehrbuch, 543; Abegg, Lehrbuch, 708; Rosshirt, Lehrbuch des Criminalrechts, 1821 r., crp. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Wächter, Lehrbuch, стр. 537; ср. Jarcke, Handbuch des gemeinen deutschen Strafrechts, 1828 г.. 2 Band., стр. 29 -- 30. Вопросъ о родѣ наказанія споренъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wächter. Lehrbuch, 538; Jarcke, ib., 31, 32; см. у него тексть этого закона.

<sup>6)</sup> Wächter, ibidem; Jarcke, ib., 32, 33; см. у него текстъ этого закона.

<sup>7)</sup> Wächter, ibid., crp. 544-545; Jarcke, Handbuch. 34 - 35.

Въ судебной практикъ, при всемъ ел разнообразіи, обыкновенно непосредственное богохуленіе каралось, кромъ инфаміи, смертною казнью или членовредительными наказаніями, напр. прокалываніе, проръзъ, расщепленіе и отръзываніе языка, а посредствецное—тълесными или имущественными паказаніями <sup>1</sup>); рецидивъ въ первомъ случать обыкновенно влекъ смертную казнь <sup>2</sup>).

Мъра наказанія богохульства опредълялась цьлой совокупностью разныхъ, какъ субъективныхъ, такъ и объективныхъ обстоятествъ; къ числу смягчающихъ условій принадлежали, во 1-хъ, раскаяніе, которое обнаруживалъ виновный непосредственно посль совершенія преступленія явными знаками—sive verbis ac gemitu, по выраженію Карицова, какъ напр. оплакиваніемъ своего поступка, біеніемъ въ грудь и по губамъ и т. п. 3); во 2-хъ—ть обстоятельства, которыя указывали на недостаточную способность самоопредъленія, какъ-то—незрълый возрасть—юность, ду-

шевныя бользни, невъжество, легкомысліе въ противоположность обдуманности, высокая степень опьяненія и аффекта и т. п. 1). Во всъхъ этихъ случаяхъ смертная казнь, если таковая слъдовала, замънялась или тълесными наказаніями или даже высокими денежными штрафами 2).

Наказаніе богохульства не ограничивается главными виновниками и пособниками; оно распространяется на недопосителей, которые, услышавъ богохуленіе, не противорѣчатъ и не сообщають начальству, а также и на бездѣятельпую въ преслѣдованіи власть <sup>3</sup>).

П. Преступная божба и клятва. Понятіе перваго преступленія (Frevelhaftes Schwören) предполагало злоупотребленіе торжественнымъ увѣреніемъ, соединеннымъ съ произнесеніемъ имени Бога или другихъ священныхъ предметовъ; сюда входила, такимъ образомъ, всякая напрасная, т. е. невызываемая необходимымъ

¹) Abegg, Lehrbuch. стр. 709; Henke. Grundriss einer Geschichte des deutschen peinlichen Rechts, 1809 г., ч. 2-я, стр. 242; Code criminel de l'empereur Charles V, vulgairement appele la Caroline, Paris, 1734 г., арт. 106, см. примъчаніе переводчика; Osenbrüggen, Studien zur deutschen und schweiserischen Rechtsgeschichte, 1881 г.. 294—295.

<sup>2)</sup> Henke, Grundriss. стр. 242. Весьма разнообразны были наказанія въ Аллеманскомъ прав'є; они также, какъ и по общегерманскому праву, простирались отъ денежныхъ штрафовъ до смертной казни. Сюда входили, кром'в церковныхъ наказаній, буссы, тюрьма при неспособности къ уплатъ посл'єднихъ, изгнаніе, испрошеніе прощенія у Бога, стоя на кол'єняхъ, иногда соединенное съ цілованіемъ земли, тілесныя наказанія, какъ простыя, напр. стояніе въ жел'єзномъ ошейникъ, погруженіе въ воду (Das Sehwemmen), такъ и членовредительныя—отр'єзаніе, прор'єзъ, прогвозденіе языка или пригвозденіе его на время къ дереву, смертная казнь — простая, напр. обезглавленіе, потопленіе, и квалифицированная—въ такомъ напр. видѣ, что у виновнаго прежде отс'єченія головы отр'єзывали языкъ, вытянувъ его чрезъ распоротый залылокъ и т. и. Osenbrüggen, Das Alamannische Strafrecht, 1860 г., стр. 385—386; его же, Studien zur Rechtsgeschichte, стр. 294—295.

<sup>3)</sup> Henke, Grundriss, crp. 243; Jarcke, Handbuch, 37.

<sup>1)</sup> Henke, Grundriss, 243; Katz, Grundriss, 69; ср. Abegg, Lehrbuch. 709; послёдній сомнівается вы подобномы значеній опыяненія и афекта при богохульствів, но свое сомнівніе не подкрівняєть убівдительными аргументами. Легкомысліе и аффекть, вы противоположность обдуманности, здонамівренности, при богохульствів, по крайней мітрів при ніскоторых вего видах признавались вы Аллеманскомы правів не только какть обстоятельство, смягчающее мітру наказанія, но и какть измітняющее роды послітельство. Оsenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 358.

<sup>2)</sup> Henke, Grundriss, 243; Jarcke, Handbuch, 37.

³) Bambergische und Brandenburgische Halsgerichtsordnung, арт. 127, см. изданіе Zoëpfl'я; см. также Grolman, Grundsätze der Criminalrechts-Wissenschaft, 1825 г., 326; Abegg, Lehrbuch, 709; Abegg, Ueber das religiose Element in der Peinlichen Gerichts-Ordnung, Archiv des Criminalrechts, Neue Folge, 1852, 34 — 35; Rosshirt, Lehrbuch des Criminalrechts, 1821 г., стр. 205—206. Въ Каролинъ о наказуемости недонесенія при богохуленіи не говорится, но какъ въ предшествующихъ, такъ и въ послѣдующихъ законахъ это прямо указывается; см. Abegg, Ueber das religiose Element, стр. 35; Wächter, Lehrbuch, стр. 545. Въ Аллеманскомъ правѣ недонесеніе о богохуленіи каралось разными наказаніями. въ числѣ коихъ были и буссы. Озепьгüggen, Alamannisches Strafrecht, 387.

иобужденіемъ божба. Подъ именемъ же преступной клятвы (Frevelhaftes Fluchen) разумѣли противорелигіозпыя пожеланія зла, несчастія себѣ или другимъ, соедипенныя съ призываніемъ Божества или противоположной ему, по воззрѣніямъ преступника, силы ¹). При тогдашней грубости правовъ и невѣжествѣ народа, напрасныя божба и клятва были весьма часты и не рѣдко проявлялись въ самой грубой формѣ: призывали не только имя Бога, но также тѣло, члены, раны, смерть, страданія Інсуса Христа и таинства ²).

Преступная божба и клятва запрещаются извъстнымъ уже указомъ 1495 г. о богохульствъ, который дълаетъ ссылку на вторую изъ 10 заповъдей, при чемъ назначается или депежный штрафъ или произвольныя тълесныя наказанія <sup>2</sup>); запрещеніе повторяется въ указахъ 1530, 1548 и 1577 годовъ <sup>4</sup>); караются они въ сихъ послъднихъ тюремнымъ заключеніемъ и денежными штрафами смотря по обстоятельствамъ и состоянію виновнаго, но лишь послѣ предварительнаго увѣщеванія, оставшагося безплодпымъ ¹).

III. Ажеприсята. Подъ вліяніемъ каноническаго права, которое, отодвинувъ на задній планъ гражданскую сторону лжеприсяти, возвело ее на степень самостоятельнаго преступленія по религіознымъ основаніямъ, какъ дѣяпіе, заключающее въ себъ

¹) Abegg, Lehrbuch, стр. 710; ср. Feuerbach, Lehrbuch des peinlichen Rechts, herausgegeben von Mittermaier, 1847 г., § 447. Нѣкоторые, какъ напр. Карпцовъ, подъ именемъ преступной божбы и клятвы понимали посредственное богохуленіе, по, по словамъ Wächter'а, имперскіе законы всегда различали эти преступленія и это совершенно основательно, такъ какъ въ названныхъ дѣяніяхъ богохуленіе можетъ выступать лишь иногда, а не обыкновенно; см. Lehrbuch, стр. 543; взглядъ Карпцова повторяется французскимъ переводчикомъ Каролины въ его примѣчаніяхъ; см. уже цитированный Соde Criminel, стр. 159. Въ Аллеманскомъ правѣ этотъ послѣдній взглядъ высказывается пногда и въ законодательствѣ, что и дало основаніе Osenbrüggen'у разсматривать преступную божбу и клятву какъ видъ богохуленія; см. его Alamannisches Strafrecht, стр. 384.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wächter, Lehrbuch, 545; Code Criminel, прим. переводчика, стр. 159; Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 384.

<sup>3)</sup> Jarcke, Handbuch, II, стр. 30 и примъчание.

<sup>4)</sup> Abegg, Lehrbuch, 710; Wächter, ib., 545.

<sup>1)</sup> Abegg, Lehrbuch, 710; Wächter, Lehrbuch, 545; Feuerbach, Lehrbuch, § 447; ср. Code Criminel, примъч. переводчика, стр. 159. Въ Аллеманскомъ правъ, по крайней мъръ по судебному уставу Базеля 1534 года—наказаніе божбы и клятвы видонзмінялось смотря по тому, произошло ли діяніе изъ дурнаго обычая, гитва, необуманности или напротивъ-изъ предумышленія, злопам вренности: въ первомъ случат илатился штрафъ, во второмъ — виновный подвергался имущественному или телесному наказанію и даже смерти. Рецидивъ, хотя бы онъ былъ продуктомъ дурнаго обычал или гнъва. влекъ для виновнаго наказаніе посл'єдняго рода. Т'є же, кажется, наказанія постигали особый родъ божбы и клятвы, посившій пазваніе die Ladung in's Thal Iosaphat; будучи весьма распространенъ въ средніе в'єка, этотъ родъ божбы основывался на в'єрованіи, перешедшемъ отъ іудеевъ (книга пророка Іоиля, гл. 3, ст. 1, 2) къ христіанамъ, что Господь Богъ въ последній день будеть творить судъ надъ своими врагами и врагами церкви въ долинъ Іосафата. Христіанскій міръ, перецявъ это в'врованіе, сообщилъ такому приглашенію предъ судъ Всевышняго особенную тяжесть, пбо тоть, кто его выражаль, темъ самымъ призываль Бежью месть на своего врага; особенно преступнымъ считалось такое приглашение, если оно было обращено къ начальству, что случалось неръдко: это равносильно было обвинению его въ несправедливости, элоупотребленияхъ п т. п. Въ Аллеманскомъ правъ мы встръчаемъ, между прочимъ, слъдующее оригипальное постановленіе, возлагающее обязанность неполненія взысканія съ виновныхъ въ преступной божбѣ и клятвѣ на тъхъ, кто ихъ услышитъ. По Цюрихскому полицейскому уставу 1576 года каждый, который услышить божбу или клятву другаго, долженъ заставить виновнаго пасть на кольни и поцыловать землю, или же вмъсто этого потребовать у пего одинъ шиллингъ буссовъ и передать последній ближайшему бедному человеку или же вь общую кассу для бъдныхъ. Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, стр. 384, 387; его же-Studien zur Rechtsgeschichte, 333-336.

осплериение божгописнато клона, геревиское прево уже въ поріодъ вариарскій, какъ ны витівля--стало разматривать и наваакшагь аменрисогу, кака самостоятельное посаголельство прогить Вежества, незапасимо отъ гразиданскоправовых в постерствій; аготь васидъ на вжоприситу перешель и из паучасний поріодъ 1). Составъ вжеприсати предполагиеть паличность сибарощихъ условій: 1) тайствитольность или законность од формы, г. в. праканесопів вя съ установленными, сеглючно исповеданію клянущагося, обрядами, 2) гражданскую си обязательность или провяностие присяги на судъ и 3) учисять нарушить принимаечую обызапность "). Порное условіо допускато ограниченію что касависа меноничога, тап которыхъ по лакопу 13 октября 1768 года било превидно достаточнымы удостовърские на правдиности поважения, данное вубето присяги 2). Требованіє эторого условія прямо выражено вы Вахбергозонъ и Бранденбургскомъ судебникахъ (арг. 128) и чь Карединё (арг. 107), поведивающихъ изуменнимъ образовъ паравь чего, кто "продъ судьей или судомъ дость дожную учоную прислеу (Gelehrter Mcineid)". Подъ вгинъ пиененъ разухилясь присява лично въ торжественной форме, произвессиная но формуль, прочитанной или сказанной судьей '). Вивсудебная присага, сагласно примому симелу экпона, не сенталась граждонски обязательной и не

могла поэтому влечь наказаній, назначенныхъ за лжеприсягу; среднев вковые криминалисты, и между ними Карицовъ, доказывали, впрочемъ, что вивсудебная присяга, а также и судебная, но произнесепная не въ установленной формъ, должны быть караемы смягченными произвольными наказаніями, безъ ссылки однако на законъ 1); наказуемость последняго вида лженрисяги позже была прямо указана закономъ 1713 года 2). При наличности условій лжеприсяги юридическое значеніе последней сохранялось, хотя бы судья и забыль, согласно обычаю, напомнить присягавшему объ обязанности говорить правду 3). Умышленность джеприсяги, т. е. завъдомая ложность увъренія, также прямо требуется самимъ закономъ (Carolina арт. 107, 108), но носледній не ставиль условіемь, чтобы виновный желаль доставить себ' чрезъ w частную выподу, в еще ненов, чибы вредь быль двяствичельно причинент: вменрисята паступала, если присагавшая сторана сознавала ложность своего уверонія, хатя бы по преслідовида частной выгоды и хотя бы вреда оть того не посивдовадо <sup>3</sup>). Капоническое право, ближе определяя субъектавный составъ ливирисиги, сюда относило 4 случал: а) удостопърсије дожнато факта съ сознавість, что опъ именно таковъ, р) удосчивбреніе вочинато факта, драза, что ока ложена, с) упіреніє воналнить действе, когорое наубраны не исполнать в d) увъ-

<sup>&</sup>quot;) Abegg, Lehrbuch, erp. 714; ero me. Heber das religiose Element, erp. 36; Kats, Grundriss, erp. 78—74; Вересрь, Учебанкы утоловияго права, перспода Неклюдова, особ. часть, стр. 270—271; Оманогийден, Alamannisches Strafrecht, evp. 287; ep. Wächter, Lehrbuch, 257.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>J Abogg, Lehrbuch, erp. 717; Wächter, Lehrbuch, 257 -258.

<sup>\*)</sup> Abegg, 76, 717; Wächter, ib., 257; Bepnepa, ib., 270.

<sup>&</sup>quot;I Abegg, ibid., 718: Wachter, fo., 259; Rosshirt, Geschichte und System des dentschen Straffechia. 1839 г., п. III. стр. 148. Аллеханское пряко гакже вообще требовато, чтобы трисата была дака на сул в ис установанной формуль съ поднятой рукой, но не безусловно, такъ-что вепремятилские формулы не везлючало пепремавно паказуености ажеприсата. Осоготівдет, Аванхиньсюю Straffecht, 388.

<sup>&</sup>quot;) Wachter, faid., 261; Rossbirt, ibid., 148.

<sup>7)</sup> Wäckter, ibid., 260.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>J Abegg, Lehrbuch, erg. 718; Wächter, Lehrbuch, 259; Ross-birt, ib., erp. 146.

<sup>3</sup> Abegg, Lehrhuch, 717, 713; Мауст, безслістье, 374; Wächter, Lehrbuch, 257, 258; см. указаніе у него развинием кибий по этому вопросу. Ряпыне Карапину гробованіе умениленность ажеправил било висказано на Шрабскома верпатії во сабдукника словаки замет сін шеін віз вуйті ті м іминиру см. Озопогонуєв, Аіаталиїзсюва Визабсевії, 388. Завіномость дожность укаренія. Каур условіе ажеприсати, указарастея часка на віжогорима город-сими Алленансками провами; см. Озепогодом, ібій, 387.

реніе исполнить дійствіе, о которомъ думають, что оно не выполнимо 1).

Изъ этого опредъленія мы видимъ, что лжеприсяга обнимала, какъ позднівищее понятіе лжеприсяги въ тісномъ смыслів (Меіпеід), т. е. нарушеніе утвердительной клятвы (Assertorischer Eid), данной по поводу показанія, такъ и клятвопреступничество (Eidesbruch), т. е. нарушеніе обязательства (Promissoгізснег Eid) 2). Бамбергскій и Бранденбургскій судебники (арт. 128, 129), а также Каролина (арт. 107, 108) равнымъ образомъ обнимають оба указанные вида лжеприсяги. Они предъусматривають три случая: а) ложную утвердительную присягу, данную стороной въ гражданскомъ процессів в) ложное присяжное показаніе свидітеля въ уголовномъ процессів во вредъ обвиняемаго и с) нарушеніе подтвержденнаго клятвой отказа отъ мести (Urphedebruch) 3). Наказаніе лжеприсяги различалось смот-

ря потому, была ли она дана въ гражданскомъ или въ уголовномъ дѣлѣ; въ первомъ случаѣ виновный, кромѣ обязанности возместить вредъ и инфаміи, карался отсѣченіемъ двухъ пальцевъ, которыми онъ клялся; во второмъ же случаѣ виновный, если его ложное показаніе влекло за собою осужденіе кого либо къ уголовному наказанію, подвергался тальону; подстрекатель въ обоихъ случаяхъ карался наказаніемъ равнымъ съ физическимъ виновникомъ, при чемъ законъ требуеть умышленности, завѣдомости интеллектуальнаго воздѣйствія. Нарушеніе отказа отъ мести угрожается наказаніями, положенными за лжеприсягу, если виновный не совершилъ преступленія, за которое положено высшее наказаніе 1). Тальонъ въ случаѣ присужденія къ наказанію,

пли же—не возвращаться раньше срока изъ изгнанія (Urpheda de non redeundo). Спорень вопрось, говорить ли Каролина объ обоихъ видахъ Urphede или только о первомъ; см. Abegg, ib.; Henke, Grundriss, 263; Grolman, Grundsätze der Criminalrechts-Wissenschaft, 1825, стр. 579.

<sup>1)</sup> Katz, Grundriss, 76. При тогдашнемъ вліяніи каноническаго права на свѣтское—весьма вѣроятно, что приведенное опредѣленіе субъективнаго состава лжеприсяги перваго принималось и вторымъ; на французскомъ правѣ, какъ увидимъ ниже, слѣды вліянія каноническаго права въ этомъ направленіи совершенно очевидны.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Katz, Grundriss, 74; см. опредъленіе этихъ двухъ видовъ лжеприсяги, установленныхъ позднъйшей доктриной, у Abegg'a, Lehrbuch, 715; Бернеръ, Учебникъ, 271; Grolman, Grundsätze, 310.

<sup>3)</sup> Abegg, Lehrbuch, 715, 718, 719. Споренъ вопросъ о томъ, имъютъ ли въ виду приведенные памятники только присягу сторопъ, или также—соприсяжниковъ, свидътелей въ гражданскомъ процессъ и показанія послъднихъ въ пользу обвиняемаго въ уголовновъ процессъ. Abegg, ibid., 718; Wächter, ibid., 259 — 260; см. у него указаніе литературы по этому вопросу. Въ Аллеманскомъ правъ въ понятіе лжеприсяги также входили оба названныя ея вида, при чемъ опи иногда между собою смъщивались. Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 391. Подъ именемъ Urphede въ широкомъ смыслъ понимали клятвенное увъреніе, которымъ преступникъ обезпечивалъ свое объщапіе—никому не мстить (Urpheda de non ulciscendo) за понесенное наказаніе или за другія послъдствія уголовнаго процесса

<sup>1)</sup> Carolina, apr, 107, 108; cm. также Abegg, Lehrbuch, 720; cp. Code Criminel de Charles V, арт. 107 и 108 и примъчаніе переводчика; Grolman, Grundsätze. 579. Въ Саксоніи, а также въ другихъ государствахъ, въ которыхъ утвердился авторитетъ Карпцова, установлены были слъд. градаціи въ наказаніи Urphedebruch: въ первый разь-отсьчение пальцевь, во второй-бичевание, въ третійсмергная казнь; см. Henke, Grunriss, II, 263. Отсычение двухъ пальцевъ впоследстви было заменено отсечениемъ части втораго нальца, а съ теченіемъ времени и совершенно оставлено; мъсто этихъ каръ кажется, заняли изгнаніе, тюрьма, высокіе штрафы; см. Wächter, Lehrbuch, 261; Code Criminel, примъчаніе подъ арт. 107; Henke, Grundriss, 164. Въ Аллеманскомъ правѣ практиковались разныя наказанія за лжеприсягу, какъ-то-отсѣченіе правой руки съ правомъ выкупа и безъ него, смотря по природъ случаевъ, отсъчение пальцевъ, которыми клялись, при чемъ последнее наказание иногда сопровождалось въчнымъ изгнаніемъ изъ города, смертная казнь въ случай рецидива, отсичение пальцевъ и языка, буссы, сопровождавшиеся пногда изгнаніемь изъ города, неспособность къ свидътельству и лишеніе чести. Лжеприсяга и клятвопреступничество, какъ было сказано, не всегда различались въ Аллеманскомъ правъ; какъ квалифи-

вслъдствіе лжеприсяги свидътелей, согласно смыслу закона, должень быль постигать послъднихъ какъ тогда, когда обвинлемый осуждался за важныя преступенія, такъ и тогда, когда его обвиняли въ маловажныхъ проступкахъ 1).

IV. Нарушеніе богослуженія. Опредёленія понятія и состава этого преступленія, указанныя при изложеніи Римскаго права, были приняты и въ Германіи <sup>2</sup>). Измёненъ быль только отчасти родь наказанія: виновные обыкновенно подвергались изгнанію пли тёлесному наказанію, а въ томъ случав, когда нарушеніе богослуженія соединялось съ причиненіемъ оскорбленія двйствіемъ священнослужителямъ—смертной казни <sup>3</sup>). Эти наказанія, какъ и въ римскомъ правв, преслёдовали только посягательства, направленныя противъ публичныхъ богослужебныхъ актовъ; частныя же богослужебныя двйствія отсюда исключались <sup>4</sup>).

V. Нарушеніе права убъжища. Возникшее еще въ варварскій періодъ право убъжища перешло въ послѣдующіе и играло весьма важную роль, во 1-хъ, какъ средство ограниченія частной

цированные виды Eidesbruch, влекшіе за собою иногда смертную казнь, послѣднее выдвигало слѣд.: 1) нарушеніе отказа отъ мести (Urphedebruch), 2) нарушеніе клятвы не оставлять городь до уплаты композиціи за преступленіе п 3) нарушеніе обѣщаннаго мира. Нарушеніе безприсяжнаго частнаго обѣщанія, даннаго вмѣсто присяги, часто ставилось на ряду съ лжеприсягой и каралось то наравиѣ съ послѣдней, то штрафомъ, лишеніемъ чести; наравиѣ съ обѣщаніемъ вмѣсто присяги ставилось иногда обѣщаніе на жезлѣ судьи. Такъ-какъ показанія свидѣтелей сопровождались всегда присягой, то лжесвидѣтельство отождествлялось съ лжеприсягой и каралось подчасъ смертною казнью (обезглавленіе, кипяченіе въ котлѣ и т. д.). Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, стр. 389—394.

1) Wächter, ibid., 261.

<sup>2</sup>) Abegg, Lehrbuch, 724; Wächter, Lehrbuch, 49; Henke. Grundriss, 244; Feuerbach, Lehrbuch, § 309; Бериеръ, Учебникъ, стр. 356.

3) Henke, Grundriss, ч. II, стр. 244; Abegg, Lehrbuch, 724; ср. Feuerbach, § 309; Бернеръ, ibid., 356.

4) Abegg, Lehrbuch, 724.

мести и вообще излишествъ уголовной юстиціи, во 2-хъ, какъ средство борьбы духовной власти съ свётской и источникъ злоунот-ребленій. Во главё мёсть, пользовавшихся этимъ правомъ, стояли церкви и монастыри, затёмъ—принадлежавшіе къ нимъ дворы, госнитали, дома епископовъ, священнослужителей и т. п. 1).

Разныя лица, какъ преступныя, такъ и не преступныя, преслѣдуемыя своими врагами или господами, искали убѣжища въ этихъ мѣстахъ и находили въ органахъ церкви защиту не только противъ частныхъ лицъ, но и противъ представителей власти—судовъ <sup>2</sup>). Никто не имѣлъ права уводить бѣглеца силою, а тѣмъ болѣе причинять ему насиліе, подъ угрозой различныхъ наказаній, какъ-то—потери милости сюзерена, высокихъ штрафовъ, отлученій и даже смертной казни <sup>3</sup>); вообще, нарушившій право церковнаго убѣжища подвергался высшимъ наказаніямъ, какъ посягнувшій на высшій миръ <sup>4</sup>). Швабское зерцало, запрещая убивать всякаго, достигшаго дверей церкви, будь это сво-

<sup>2</sup>) Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 125.

<sup>1)</sup> Кто схватываль кольцо церковной двери или обхватываль руками кресть на большой дорог пріобрѣталь безонасность со стороны преслѣдователей. Отъ церковных отличались свѣтскія мѣста
убѣжищь куда относились особенные свободные дворы (Freihöfen),
изъ конхъ нѣкоторые прежде принадлежали церквамъ, госпитали,
замки, улицы, дома, принадлежавшіе нѣкоторымъ рыцарскимъ орденамъ, спеціальныя маленькія мѣста, какъ напр. ямы или скамыи,
отдѣльныя комнаты въ гостинницахъ, паконецъ, отдѣльныя лица,
цѣлыя крѣности, города и т. п. Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 118—120; его же, Studien zur Rechtsgeschichte, 13; A. Bulmerincq, Das Asylrecht, Dorpat, 1853 г., 101, 114—116.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bulmerincq, Asylrecht, 104; Osenbrüggen, ibid., 120 — 126. Часть штрафовъ нерѣдко шла въ имперскую или королевскую каз-иу—потому, что право убѣжища, хотя опиралось на высшій миръ церквей, по получало свою гарантію въ защитѣ свѣтской власти, высшій представитель которой признавался верховнымъ защитникомъ мира вообще и угнетенныхъ въ особенности; см. Osenbrüggen, тамъ же, 126—127.

<sup>4)</sup> Osenbrüggen, ibid., 126.

бодный или рабъ, а также его оттуда уводить силою и поволѣвая священнику защищать бѣглеца, грозить тому, кто убъеть укрывшагося, какъ совершившечу преступленіе противъ Бога и осквернившему церковь Божію — взысканіемъ 60 шиллинговъ за оскверненіе церкви, установленнаго Fredum казнѣ и пени въ пользу родственниковъ убитаго 1).

Мъста убъжища сообщали свою защиту укрывавщимся въ нихъ не только оть незаконнаго, но и оть законнаго насилія или посягательства, безразлично — угрожали ли таковыя отъ частныхъ лиць или оть органовъ власти 2). Но эта защита не была безгранична; ограниченія, начавшіяся раньше, въ этоть періодъ все болье росли, пока, наконець, право убъжища не было совсыть отменено. Они были двухъ родовъ: одни заключались въ срокъ защиты; другія-въ природъ, въ важности самыхъ преступленій. Определенный срокъ защиты вытекалъ прежде всего изъ того, что искавшіе убъжища должны были кормиться на свой собственный счеть; церковь или монастырь въ пищъ имъ отказывали, вследствие чего они иногда терпели голодъ и принуждены были подъ давленіемъ послёдняго оставлять свое убъжище и снова обрекать себя на произволь своихъ враговъ. Сроки защиты были различны: три дня, 6 недёль и три дня, одинъ годъ и т. п.; чаще всего назначался второй срокь, совпадавшій съ временемъ, назначеннымъ для трехъ вызововъ обвиняемаго въ судъ-черезъ каждые 14 дней; третій терминъ-годичный срокь-обыкновенно, кажется, опредълялся въ виду защиты отъ частнаго преслъдованія-отъ мести враговъ 3).

По истечении установленнаго срока бъглецу оставалось одно изъ

двухъ-или искать спасенія оть преслідованія въ дальнійшемъ бъгствъ, или же предстать на судъ и доказать свою невиновность ссылкою на необходимую оборону или другія оправдывающія причины, которыя ему дозволялось подтвердить очистительной присягой; въ этомъ последнемъ случав ему давалась падежная стража, охранявшая его безопасность на пути къ суду, который, если находилъ оправдание подсудимаго убъдительнымъ, его отъ наказания освобождаль <sup>1</sup>). При выборѣ укрывшимся бѣгства, обычай обезпечиваль ему въ иныхъ мъстахъ охрану бъ видъ стражи на пути къ дому или въ другое мъсто, куда онъ направлялся изъ мъста убъжища. Эта добавка къ покровительству последняго была чрезвычайно важна въ то время, такъ какъ преследовавшіе бетлеца-частныя лица или органы власти -- обыкновенно ожидали его у мъста убъжища, чтобы, по уходъ его оттуда, на него немедленно наложить руку. Сопровождаемый стражей, данной начальствомъ мѣста убѣжища, онъ не могъ быть захваченъ и подвергнутъ насилію не только въ виду последняго, но и на известномъ отъ него разстояціи <sup>2</sup>).

Ограниченія втораго рода, не вездѣ впрочемъ практиковавшіяся, основывались на соображеніи о важности преступленій и раздѣленіи ихъ, игравшемъ весьма важную роль въ средніе вѣка, на честныя и безчестныя. Папа Инокентій III лишилъ права убѣжища разбойниковъ на дорогахъ и опустошителей полей; папа Григорій IX лишилъ

<sup>1)</sup> Schwabenspiegel, изд. Gengler'a, сар. 281. При защит укрывающихся рабовъ священиику внушается ссылаться на ръшенія соборовъ и на право римскаго императорскаго періода. Osenbrüggen. тамъ-же, стр. 120.

<sup>2)</sup> Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 121—122, 126; Bulmerineq, Das Alylrecht, 101, 111.

<sup>2)</sup> Osenbrüggea, Alam. Strafrecht. 122—123. Нерѣдко подобная охрана, какъ и само право убѣжища, просто прикрывали злоунотребленія церковной власти: бѣглеца хотѣли укрыть отъ рукъ уголюстиціи и вотъ давали стражу, которая провожала его за предѣлы того судебнаго округа, гдѣ опасность ему угрожала. Право убѣжища служило средствомъ злоунотребленій церковной власти, между прочимъ, въ такомъ видѣ: послѣдияя брала на себя разрѣшеніе вопроса, принадлежитъ ли преступленіе къ числу тѣхъ, которые допускають или исключаютъ право убѣжища, напр. есть ли это Mord или Todschlag, и рѣшала согласно своимъ расчетамъ. Osenbrüggen, Alam. Strafrecht, 128.

того же права предъумышленныхъ убійцъ, а также тёхъ, кои совершали въ церкви или на церковномъ дворъ убійство или изувъчение 1). Послъдующие папы сюда присоединили въроломныхъ убійць (Meuchelräuber), еретиковъ, преступниковъ противъ величества, поддъльщиковъ монеты, разбойниковъ вообще и другихъ 2). Эги ограниченія св'єтскою властью были еще увеличены; такъ, сюда были причислены, между прочимъ, изгнанники, церковные и иные воры и другіе преступники, а въ тіхъ государствахъ, гдъ господство панства исчезло, кругъ исключеній распространился мало-по-малу на всв тв общія преступленія, которыя принадлежали къ категоріи нозорныхъ 3). Право церковнаго убъжища, какъ несовиъстное съ общественной безопасностью и и съ нормальнымъ отправлениемъ уголовной юстицин, фактически должно было исчезнуть съ течепіомъ времени по мірть того, какъ государственная власть крыпла, организовывалась и все болье и болъе становилась способной надлежащее выполнять задачу водворенія порядка публичными уголовно-правовыми средствами; опо прекратилось въ некоторыхъ государствахъ Германіи, кажется, еще рапьше, чёмъ было отменено закономъ. Въ Пруссін такимъ закономъ является Прусское земское право 1794 г.; въ Саксоніи указъ 1827 г. 4).

V. Святотатство. Долгое время сохранявнійся и въ изучаемомъ періодѣ институтъ церковнаго мира (Kirchenfrieden) выражался, кромѣ права убѣжища церквей, еще въ высшей наказуемости преступленій, совершенных въ священных мѣстахъ. Швабское зерцало угрожаеть за правонарушенія вообще, совершенныя въ церкви пли въ священныхъ мѣстахъ, болѣе тяжкими карами, чѣмъ за тѣ же дѣянія, исполненныя внѣ этихъ мѣстъ 1).

Каноническое право, подобно римскому, подъ святотатствомъ въ широкомъ смыслѣ понимало всякое посягательство на святость религіи или оскорбленіе всего того, на чемъ лежала печать церковнаго освященія <sup>2</sup>). Оно различало три нида святотатства: а) мъстное, предлежавнее тогда, если нарушалось уважение къ мъсту, опредъленному для церковныхъ цълей и подчиненному церковной юрисдикцін, b) вещное, если потищалась священная вещь изъ священных или несвященных т мъстъ или же несвященная вещь изъ священныхъ или иривиллегированныхъ мѣстъ (mit Immunität versehenen Orte) и с) личное, если совершалось посягательство на личность или свободу духовныхъ лицъ <sup>3</sup>). Позднъйшое нъмецкое право съузило это определение святотатства, подведя сюда следующия случаи похищенія: 1) священных вещей изъ священным мъсть, 2) несвященных вещей изъ священных мъсть и 3) священных вещей изъ несвященныхъ мъстъ 4).

Въ основаніи опредѣленій святотатства, какъ особеннаго преступленія, римско-католическая церковь полагала соображеніе о заключающейся въ священныхъ вещахъ внутренней божественной силь (sanctitas interna), нарушеніе которой есть оскорбленіе самаго Вожества; образовавшаяся же посль реформаціи протестант-

<sup>1)</sup> Bulmerincq, Asylrecht. 103; Dann, Ueber den Ursprung des Asylrechts und dessen Schicksale und Ueberreste in Europa, Zeitschrift für deutsches Recht, herausg. Reyscher und Wilda, 1840 r., 3 Band, crp. 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dann, Das Asylrecht, 345 — 354; Osenbrüggen, Studien zur Rechtsgeschichte, 14.

<sup>3)</sup> Osenbrüggen, Alam. Strafrecht, 124. 128. Церковное воровство исключается изъ покровительства м'встъ уб'єжница также Швабскимъ зерцаломъ. Schwabenspiegel, изд. Gengler'a, cap. 148, 205; см. также Osenbrüggen, Alam. Strafrecht, 124.

<sup>4)</sup> Dann, Asylrecht, 355; Bulmerincq, Asylrecht, 104-105.

<sup>1)</sup> Саксонское зерцало, неразличающее напротивъ отдъльныхъ видовъ мира, назначаетъ высшія кары только за ограбленіе церкви и кладонща. Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 52; Du Bois, Histoire du droit criminel, т. II. стр. 535, 556.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Feuerbach, Lehrbuch, crp. 553; Katz, Grundriss, 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mayer. Geschichte, 590; Katz, Grundriss, 71—72; Feuerbach, Lehrbuch. 553; см. примъч. Миттермайера.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Bamberg. und Brandenb. Halsgerichtsordnung, арт. 197; Carolina. арг. 171; см. также Feuerbach, Lehrbuch, стр. 553; Бернерь, Учебникъ. особ. часть, стр. 355; Katz, Grundriss, 72—73.

ская церковь, какъ непризнававшая внутренней святости данныхъ вещей, должна была подъискать другое основаніе и нашла его, кажется, въ соображеніи о внішней святости, неприкосновенности посліднихъ (sanctitas externa), а также—объ уваженіи, о томъ страхъ, которые должно вселять священное місто 1.

Швабское зерцало, въ которомъ церковная кража является видомъ нарушенія церковнаго мира, облагаєть ее различными карами, начиная отъ утроеннаго вознагражденія украденной вещи, буссовъ церкви и тёлесныхъ наказаній—бичеванія и бритья волось—сопровождаємыхъ иногда изгнаніємъ, и оканчивая смертною казнью въ видё пов'єшенія, колесованія. Подъ такой кражей разум'єтся похищеніе, совершенное не только въ церкви, но и на кладбищ'є; похищеніе вещей большей опредёленной ц'єности, а также посредствомъ насилія признается квалифицированнымъ видомъ преступленія; похищеніе съ насиліємъ, какъ въ швабскомъ, такъ и въ саксонскомъ зерцалахъ, угрожается колесованіемъ 2).

По опредёленію Каролины похищеніе дароносицы съ святыми дарами каралось смертной казнью посредствомъ сожженія; похищеніе изъ священныхъ или неосвященныхъ мѣстъ золотыхъ или серебряныхъ сосудовъ, какъ напр. чашъ, дискосовъ и т. п., цѣнность которыхъ достигала суммы крупнаго воровства, а также вторженіе со взломомъ или взлѣзаніемъ въ церковь, въ дарохранительницу или ризницу—смертною казнью, при чемъ опредѣленіе вида послѣдней предоставлено судъв ¹). Прочіе виды церковной кражи, а именно похищеніе вещей, цѣнность которыхъ не достигала суммы крупнаго воровства, а также обворованіе кружки для бѣдныхъ угрожались усиленными наказаніями, положенными за нецерковную кражу ²). Голодъ, юность или глупость лицъ, совершившихъ кражу, спеціально указываются памятниками, какъ обстоятельства, понижающія наказуемость нослѣд-

<sup>1)</sup> Feuerbach, Lehrbuch, 554 и поте. Нѣкоторые, впрочемъ, какъ напр. Вöhmer, доказывали, что взглядъ на святотатство, какъ на особенное преступленіе, не долженъ быть распространяемъ на протестантскую церковь, какъ непризнающую впутренией святости данныхъ вещей, но, кажется, это мнѣніе не раздѣлялось практикой. См. Wächter, Lehrbuch, 321; Feuerbach, Lehrbuch, 556, 557; Henke, Grundriss, 260—261; Abegg, Ueber das religiose Element, 85—89.

<sup>2)</sup> Schwabenspiegel, пзданіе Gengler'a, 1875 г., см. совершенно несогласныя между собою сар. 148, § 3 и 7; с. 205, § 3; с. 281, § 7; Sachsenspiegel, пзд. Weiske, 1882 г., 2 км., арт. 13, § 4: «Alle mordere und die kirchen und kirchhof berauben, die sal man alle radebrechen»; см. также Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, стр. 305 — 306; Rosshirt, Geschichte des deutschen Strafrechts, 1838 г., ч. 1, стр. 155. Въ Аллеманскомъ правъ, особенно въ практикъ, церковная кража является какъ тяжкое преступленіе, караемое часто смертною казнью въ видъ повъщенія, сожженія, обезглавленія; послъднее въ 16 стольтій было обыкновенной карой церковной кражи. Оsenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 306.

<sup>1)</sup> Carolina, арт. 172; ср. Bamberg. und Brandenburg. Halsgerichtsordnung, арт. 198; см. также Feuerbach, Lehrbuch, стр. 555, 556; Бернеръ, Учебникъ, 355; Wächter, Lehrbuch, 320—321. Нъкоторые доказывали, что смертная казнь, опредъляемая въ 172 арт. Каролины за послъдије два вида святотатства, назначается тамъ не безусловно, а по усмотрънію судьи, но такое толкованіе противоръчить прямому смыслу приведенныхъ артикуловъ трехъ названныхъ памятниковъ, изъ конхъ два послъдніе—источники Каролины—опредъляють одинъ общій для всъхъ данныхъ случаевъ видъ смертной казни—сожженіе. См. также Wächter, Lehrbuch, 320; Feuerbach, Lehrbuch, 556, 4 note. Споренъ вопросъ о томъ, необходимо ли было для наличности третьяго вида святотатства совершеніе кражи или достаточно было и покушенія. См. Wächter, ibid., 321; Feuerbach, ibid., 555; Бернеръ, ib., 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Carolina, apr. 173, 174; cp. Bamberg. und Brandenb. Halsgerichtsordnung, apr. 199, 200; cm. также Feuerbach, Lehrbuch, 556; Берперъ, Учебникъ, 355; Wächter, ibid,, 321. Миѣніе тѣхъ, которые доказывали, что эти виды воровства карались наравню съ чецерковнымъ воровствомъ вообще, опровергается слѣд. мѣстами сюда относящихся артикуловъ — Bambergensis, apr. 200: «und soll doch danebst diese Strafe etwas ernstlicher geschehen»; Carolina apr. 174: «doch soll in solchen Kirchenräuben und Diebsthälen we-

ней до степени той, которая установлена за пецерковную кражу при данныхъ условіяхъ 1).

VI. Оскверненіе труповт и гробницт. Германское право пзучаемаго періода въ опред'яленіи попятія и состава даннаго преступленія слідовало здісь, какъ и во многихъ другихъ случаяхъ, римскимъ въ своемъ місті указаннымъ нами положеніямъ 2). Разница заключалась главнымъ образомъ въ наказуемости; римскія кары были замінены произвольными наказаніями, съ которыми копкурировали частныя взысканія 3).

VII. Ересь. Каноническое право, которому принадлежало опредвленіе понятія и состава ереси, подъ этимъ именемъ понимало исповъданіе ученія, уклоняющагося отъ догмы церкви: haereticus est, qui non tenet articulos fidei 4). Объектомъ ереси были, такимъ образомъ, догматы въры или тъ положенія послъдней, которыя были выражены въ символъ въры 5). Субъектомъ ереси могли быть только тъ лица, которыя вошли въ составъ церкви, были сопричислены къ ел членамъ. Язычники, іудеи и оглашенные, какъ живущіе въ невъріи или не принявшіе таинства

niger Barmherzigkeit bewissen werden, denn in weltlichen Diebsthälen»; см. также Wächter, ibid., 321; см. у него указаніе литературы пой этому вопросу; Feuerbach, ibid., 556; Abegg, Ueber das religiose Element, 83.

въры, не сделавшиеся поэтому должниками въры — debitores fidei, членами церкви, не подлежали ел юрисдикціи и следов. наказанію 1). Ересь предполагала умышленное и упорное выраженіе словами или действіями отрицанія ученій церкви 2); мибнія, выраженныя въ состояніи опьяненія, гивва, въ пылу спора или вообще безъ сознанія своего заблужденія исключались изъ ереси. Они входили въ понятіе матеріальной ереси (haeresis materialis), подъ которой разумёлось впаденіе въ заблужденіе безсознательно или безъ собственной вины, напр. въ силу незнанія религін; сознательное же заблужденіе называлось формальной ересью (haeresis formalis), которая, нока оставалась чисто внутреннею (interna), не заявивъ себя витшнимъ образомъ-посредствомъ напр. утвержденія, защиты противоцерковнаго мижнія, спора и т. и., предоставлялась суду совъсти; по разъ формальная ересь становилась внѣшнею (externa), она создавала церковное преступленіе, требовавшее витшей кары 3). Витшею же она являлась или въ формъ слова, выраженнаго устно или письменно, или въ формъ дъйствія не только въ положительномъ его видь, но и въ отрицательномъ — бездъйствія или опущенія: ересь совершалъ не только тотъ, кто умышленно влъ мясо въ дни поста, по и тоть, кто умышленно отказывался его принимать въ тъ ини. когда это было разрвшено, считая употребление мяса вопреки ученію церкви за нічто оскверняющее человіка 4). Слово признавалось внешней формой ереси какъ тогда, когда субъектъ прямо отрицаль ученіе церкви, такъ и тогда, когда онъ сомиввался въ послъднемъ, если только свое сомитніе въ истинъ ученія онъ выражаль положительно и упорно. Упорство сомнёнія въ истинё

¹) Carolina арт. 175; Bamb. п Brand. Halsgerichtsordnung, арт. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Abegg, Lehrbuch, стр. 726; Wächter, Lehrbuch, II, 546—547; Бернеръ, Учебникъ, особ. часть, стр. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Abegg, ib., 727; Wächter, ib., 547; Бернеръ, ib., 363. Мивние Martin'a, что общегерманское право за осквернение труповъ и гробницъ большею частью назначало, кромъ буссовъ въ 10 фунтовъ золота, смертную казиь—стоитъ довольно одиноко. См. Wächter, Lehrbuch, 547.

<sup>4)</sup>München, Das Canonische Gerichtsverfahren und Strafrecht. 2 Band, crp. 315—316; Katz, Grundriss, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) München, ibid., 318.

<sup>1)</sup> München, Canon. Strafrecht, 322.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) München, Can. Strafrecht, 319, 322; Rechtslexicon von Holtzendorff, 1876 r., 2 Band, crp. 18.

<sup>3)</sup> München, Canon. Strafrecht, 318—320; Holtzendorff's Rechtsléxicon, II, ctp. 18; Georg Phillips, Lehrbuch des Kirchenrechts, 1881 r., ctp. 427—428.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) München, тамъ-же, стр. 320.

церковнаго ученія или въ лжеученіи вообще, называвшееся contumacia, предполагало предварительное воздёйствіе церкви наученіемъ или увёщеваніемъ, которое однако оставалось безъ вліянія на виновнаго, продолжавшаго пребывать въ своемъ заблужденіи <sup>1</sup>).

При общемъ понятіи о ереси, какъ уклоненіи отъ признаннаго церковью ученія вёры, въ это понятіе также входили—какъ виды его—апостазія и схизма. Подъ апостазіей въ собственномъ смыслё, въ отличіе отъ ереси, разумёлось совершенное отпаденіе отъ христіанства, полное отрицаніе христіанскихъ истинъ; ересь же предполагала отрицаніе только одной изъ нихъ или нѣсколькихъ ²). Обыкновенно съ отпаденіемъ былъ связанъ переходъ въ іудейство или въ язычество, но онъ для понятія апостазіи песущественъ: послѣдняя предлежитъ и тогда, когда виновный останется внѣ всякаго вѣроисповѣданія, сдѣлается атеистомъ ³). Временное отпаденіе отъ христіанства, происшедшее подъ вліяніемъ физическаго или нсихическаго принужденія, разсматривалось какъ дѣйствіе, чуждое воли виновнаго, и изъ понятія апостазіи исключалось, какъ скоро виновный снова возвращался въ лоно церкви 4).

Схизмой называлось разрушение единства церкви, т. е. отказъ отъ подчинения церковной власти и отъ сеюза съ церковью. Она была двухъ родовъ: а) schisma universale, если она паправлялась противъ единства церкви въ лицѣ папы и заключалась

1) München, Canon. Strafrecht, 319; Суворовъ, О церковныхъ наказаніяхъ, 1876 г., стр. 83—84. такимъ образомъ въ отдъленіи отъ верховнаго главы церкви или въ подчиненіи власти незаконно поставленнаго папы; b) schisma particulare, если членъ церкви отдълялся отъ власти законнаго епископа <sup>1</sup>).

Ересь или уклоненіе вообще отъ ученій церкви разсматривалась какъ посягательство на самую цёлость церкви, какъ религіознаго общества, и отождествлялась съ верховной измёной, которая, въ отличіе отъ измёны свётской власти, называлась церковной и причислялась къ категоріи оскорбленій Вожескаго величества — сгітеп laesae majestatis divinae. Влагодаря же тогдашнему господству церкви, а также въ виду того, что возникновеніе и распространеніе ереси въ средніе вёка нерёдко сопровождалось нарушеніемъ общественнаго спокойствія, послёдняя была возведена на степень публичнаго преступленія и уравнена съ преступленіемъ противъ величества <sup>2</sup>).

Наказанія ереси разд'влялись на церковныя и св'єтскія. Изъ первыхъ общими наказаніями—безъ различія мірянъ отъ духовныхъ были: великое отлученіе (excommunicatio major), иррегуляритеть или неспособность къ принятію посвященія, къ получе-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mūnchen, Canon. Strafrecht, 357; Katz, Grundriss, 62; Abegg, Lehrbuch, 729; Phillips, Lehrbuch. 426. Кромѣ апостазін въ тѣсномъ смыслѣ различались еще и другіе ея виды, но они подъ понятіе ереси въ строгомъ смыслѣ не подходятъ; см. объ этихъ видахъ апостазіи у München'a, Strafrecht, 359—361; Katz, Grundriss, 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) München. Strafrecht, 358; Philipps, Lehrbuch, 426; Katz. Grundriss, 62.

<sup>4)</sup> München, ibid., 358-359; Philipps, ibid., 426-427.

<sup>1)</sup> Munchen, Strafrecht, 348; Holtzendorff's Rechtslexicon. т. II, стр. 544. Кромѣ этихъ видовъ ереси неразборчивая теорія и законодательство подводили сюда и другія совершенно разнородныя иногда преступленія. Такъ, въ городскомъ Аугсбургскомъ правѣ понятіе ереси имплиситно распространяется и на противоестественныя преступленія, а древнешвейцарское право прямо говоритъ: «Ketzerei es sei in Glaubensachen oder fleischlichen Sünden»; къ еретикамъ позже причислялись анабантисты, а также и еврен. Osenbrüggen, Alam. Strafrecht, 375—377; Abegg, Ueber das religiose Element, 40 и 41. Нѣкогорые изъ каноническихъ писателей, исходя изъ понятія ереси какъ «male credere», аналогическимъ образомъ подводили сюда и другія преступленія съ точки зрѣнія «male vivere», и такимъ образомъ готовы были лишить природу ереси всякой опредѣленности. Каtz, Grundriss, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Еще Фридрихъ II въ одной изъ своихъ Constitutiones объявилъ, что ересь—государственное преступленіе. Katz, Grundriss, 57; München, Strafrecht, 323; Осокинъ. Первая инквизиція, 437.

нію церковных должностей и лишеніе христіанскаго погребенія <sup>1</sup>). Особенными же церковными наказаніями, поражавшими только духовенство, представляются—лишеніе церковных должностей и привиллегій и деградація пли разоблаченіе духовнаго лица отъ всёх его клерикальных правъ и отличій, сопровождавшаяся обыкновенно передачей виновнаго свётскому суду <sup>2</sup>).

Свътскія наказанія ереси были двухъ родовъ: 1) поражавшія живую личность виновнаго; сюда относились изгнаніе, временное и въчное заточеніе, смертная казнь и инфамія. Изгнаніе было опредълено Латеранскимъ соборомъ 1215 года подъ угрозой лишенія королей ихъ достоинствъ при бездъйствіи въ примъненіи этой кары в). Въчное заточеніе, пашедшее себъ, кажется, поддержку въ декреталіяхъ наны Бонифація VIII, назначалось тыль подсудимымъ, которые только послъ крайнихъ угрозъ и пытокъ отрекались отъ ереси ч). Смертная казнь вводится указомъ Фридриха II въ 1220 году и практикуется потомъ, какъ было сказано, обыкновенно въ видъ сожженія в). Послъднее, какъ уже существующее, наказаніе еретиковъ упоминается въ указъ 1231 года короля Геприха и затъмъ опредъляется для Ломбардіи въ томъ же году Фридрихомъ II б). Сож-

женіе также назначается еретикамъ въ Саксонскомъ и Швабскомъ зерцалахъ 1), затъмъ въ Бамбергскомъ и Бранденбургскомъ судебникахъ <sup>2</sup>). Инфамія влекла за собою лишеніе почти всёх в правъ, нъчто въ родъ гражданской смерти: виновный объявлялся неспособнымъ къ запятію должностей, къ участію въ выборахъ, къ свидътельству, къ предъявленію исковъ, къ завъщательнымъ распоряженіямъ и къ пріобрътенію имущества по наслъдству; его родительская власть юридически разрушалась такимъ образомъ, что сыновья, велёдствіе ереси отца, внё установленных закономъ условій пріобрътали самостоятельность. Мало того, съ еретиками, какъ отверженными, запрещено было общение, дъловыя сношения и особенно принятіе ихъ подъ свою защиту. Адвокатамъ и нотаріусамъ запрещено было подъ угрозой отръшенія отъ должностей и инфамін оказывать еретикамъ какую либо помощь своими спеціальными свъдъніями. Имущество еретика конфисковалось, дома разрушались, а на ихъ мъсто свозились нечистоты, при чемъ изъ копфискаціп не исключалось и приданое жены, если посл'вдиял при выходѣ замужъ знала объ ереси мужа з).

2) Поражавшіе мертвую пли отсутствующую личность еретика. Изслідованіе ереси продолжалось и послів смерти виновнаго; осужденіе послідняго влекло проклятіе его памяти, иногда вырытіе трупа изъ земли и сожженіе, а также конфискацію, лишавшую, разуміться, наслідниковь ожидаемаго ими имущества. Въ случаяхъ пеотысканія еретика агентами инквизиціи или неявки его по вызову опъ признавался пераскальнымь еретикомъ—сопітитах, и такъкакъ нельзя было сжечь его тіло, то сожигали его деревянное или бумажное изображеніе. При бітстві обвиняемаго еретика изъ тюрь-

<sup>1)</sup> München, Strafrecht, 323 - 328; Phillips, Lehrbuch, 428; Holtzendorff's Rechtslexicon, II, crp. 18.

<sup>2)</sup> München, Strafrecht, 328—329; Holtzendorff's Rechtslexicon, П, 18; Суворовъ, О церковныхъ наказаніяхъ. 254; см. у него опредъленіе значенія и объема церковныхъ наказаній.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Paul Violet, Precis de l'histoire du droit français, Paris. 1884 r., 290.

<sup>4)</sup> Опи давали клятву отреченія, обязывались защищать католическую въру и изъ церкви, гдѣ съ пихъ спимали отлученіе, отправлялись прямо въ тюрьму, гдѣ должны были окончить свои дип въ отдъльномъ заключеніи на хлѣбѣ печали и на водѣ несчастія. Осокинъ, Первая инквизиція, 512; Loiseleur. Les crimes et les peines, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) München, Strafrecht, 330; Осокинъ, Первая инквизиція, 437; Phillips, Lehrbuch, 429.

<sup>6)</sup> Pertz, Mon. Leg., т. IV, стр. 284; см. также Osenbrüggen, Alam. Strafrecht, 376; Осокинъ, Первая инквизиція, 445.

<sup>1)</sup> Sachsenspiegel, изд. Weiske, 2 Buch, арт. 13. § 7; Schwabenspiegel. изд. Gengler'a, сар. 261; см. также Osenbrüggen, ibid., 375—376; см. у него указаніе случаевъ сожженія, начиная съ 1229 г.

<sup>2)</sup> Bamb. n Brand. H. G. O., apr. 130; Abegg, Ueber das religiose Element, 40; Osenbrüggen, ibid.

<sup>3)</sup> München, Strafrecht, 331—332. Имущество мірянъ обыкновенно шло въ казну, а имущество духовныхъ въ пользу церкви. Осокинъ, Первая инквизиція. 503. 509, 510.

мы, которое равнялось сознанію въ ереси, сожигали деревянную статую б'вглеца въ колпак'в и въ одежд'в осужденныхъ. Потомки еретика, кром'в того, лишались до изв'єстнаго покол'внія права на занятіе публичныхъ должностей 1).

Участіе въ ереси различно каралось, смотря по его природъ; различалось иять категорій участниковъ: а) еретики въ собственномъ смыслъ или главные виновники 2), b) сообщники или злоумышленники—credentes, sectatores. Этимъ именемъ назывались ть, которые принимали и упорно исповъдывали ересь; какъ раздъляющіе и исповъдующіе ученіе еретика въ собственномъ смыслів, они считались также еретиками и при отсутствіи смягчающихъ обстоятельствъ карались наравит съ сими послъдними <sup>3</sup>). Къ нимъ причислялись и подозръваемые въ ереси (suspecti), если они не очищались оть подозрвнія и по истеченіи года послв наложеннаго на нихъ отлученія продолжали упорствовать въ своемъ заблужденіи 4). c) Укрыватели—receptatores или тв, которые давали убъжище еретикамъ съ цълью избавить ихъ отъ судебнаго преслъдованія и наказанія. У нихъ предполагалось знаніе о преступленіи и готовность его защищать, поддерживать, а это уже было равносильно совиновничеству, въ силу чего таковые и карались паравнъ съ соумытленниками въ ереси 5). Но изъ факта укрытія преступника не всегда необходимо выводилось заключеніе объ участіи въ ереси; онъ могъ случиться вследствіе состраданія, дружбы или по чувству родства; поэтому производилось разслёдованіе причинъ укрывательства 1). с) Защитники ереси—defensores или тъ, которые защищали еретиковъ или посредствомъ слова, доказывая правовърность исповъдываемыхъ ими убъжденій и чистоту ихъ нравственныхъ свойствъ, или посредствомъ силы, отражая закопное ихъ преслъдование. Они, какъ защищавшіе посредственно ересь, ставились на одну доску съ еретиками и равнымъ образомъ карались <sup>2</sup>). Вирочемъ, защита обвиняемаго по чувству человъколюбія, безъ всякаго одобренія ереси, и притомъ лицами, пріобръвшими извъстность своимъ православіемъ, не включалась въ понятіе ереси 3). d) Благопріятствовавшіе ереси—fautores, которые оказывали содвиствіе распространенію ереси устраненіемъ препятствій или подкрыпляющими средствами. Такъ-какъ благопріятствованіе предполагаеть д'ятельность, направленную прямо въ пользу ереси, то оно и причислялось обыкновенно къ видамъ последней и каралось наравив 1). Впрочемъ, изъ факта благопріятствованія не всегда и не тотчасъ заключали къ ереси. Обыкновенно виновнаго сперва подвергали отлученію и затымь уже по прошествій года, если онь не очищался оть подозрвнія, присуждали къ наказапіямъ, положеннымъ за ересь 5).

Особенно строго относилась духовная власть къ рецидивистамъ

<sup>1)</sup> München, Strafrecht, 333; Осокинъ, Первая иквизиція, 515—516. Иногда безъ всякаго постановленія инквизиціоннаго трибунала предпринимали очистку кладбищъ, гдѣ лежали кости еретиковъ, такъкакъ въ этихъ могилахъ, какъ оскверненныхъ, пельзя было хоронить умершихъ. Если трупы еретиковъ не были сожигаемы, то ихъ обыкновенно сносили въ особое мѣсто вдали отъ городовъ—туда же, куда выкидывали падаль и всякія нечистоты. Осокинъ, ibid., 516.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Phillips, Lehrbuch, стр. 428; Осокинъ, Первая инквизиція, 490.

<sup>3)</sup> München, Strafrecht, 334; cp. Phillips, Lehrbuch, 428.

<sup>4)</sup> Phillips, Lehrbuch, 428; München, Strafrecht, 337; Loiseleur, Les crimes et les peines, 180; ср. Осокинъ, ibid., 491.

<sup>5)</sup> München, Strafrecht, 334; Phillips, Lehrbuch, 428.

<sup>1)</sup> München, Strafrecht, 334.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) München, ibid., 335; Phillips, Lehrbuch, 428. Адвокаты, нотаріусы и служащія лица, скрывавшіе документы, процессы или даже адресы еретиковъ, также подлежали преслѣдованію и наказанію наравнѣ съ еретиками; сюда же причислялись феодалы, которые вопреки обѣщанію не изгоняли еретиковъ, и клирики, которые погребали завѣдомыхъ еретиковъ на католическомъ кладбищѣ. Осокинъ, Первая инквизиція, 491—492; Loiseleur, Les crimes et les peines, 181.

<sup>3)</sup> München, Strafrecht, 335.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) München, Strafrecht, 335; Phillips, Lehrbuch, 428; Loiseleur, Les crimes et les peines, 188.

<sup>5)</sup> München, Strafrecht, 335.

ереси (relapsi). Этимъ именемъ называни тъхъ, которые, отрекшись отъ ереси послъ судебнаго уличенія въ ней и получивъ прощеніе, снова впадали въ заблужденіе. Понятіе рецидива примънялось не только тогда, когда отрекшійся оть заблужденій снова внадаль въ то-же, но и тогда, когда его послъдующее заблужденіе было другаго рода <sup>1</sup>). Равнымъ образомъ это понятіе не исключалось, если виновный послё прощенія въ одной формё соучастія впадаль въ другую, напр. послі благопріятствія ереси впадаль въ ересь въ собственномъ смыслё или являлся соумышленникомъ, защитникомъ и т. п. <sup>2</sup>). Понятіе рецидива, кромъ того, распространялось и на получившихъ прощеніе заподозрвиныхъ въ ереси, если они потомъ снова впадали въ ересь; при этомъ ръшающее значение имълъ родъ подозръния: при сильномърецидивъ признавался, при слабомъ-неключался <sup>3</sup>). Неявка въ судъ но вызову усиливала подозрвніе, виновный отлучался и черезъ годъ осуждался 4). Вновь отпавшіе лишались права быть выслушанными на судъ и прямо передавались свътской власти для наказанія, которое обыкновенно заключалось въ сожженія в). Къ нимъ примъпялось общее правило, что пиквизиція никогда не прощаеть дважды 6). Единственное списхожденіе, которое нозже было допущено, заключалось въ томъ, что ихъ при явномъ раскаяніи не лишали передъ смертью, какъ другихъ еретиковъ, таинства покаянія и причащенія 1).

Изложенныя положенія о ереси съ изданіемъ Каролины въ Германіи должны были потеривть перемвну. Каролина совершенно умал-

1) München, Strafrecht, 337; Katz, Grundriss, 59.

2) Katz, Grundriss, 59; München, Strafrecht, 338.

4) München, ibid., 337—338.

6) Loiseleur, Les crimes et les peines, 185.

чиваеть о ереси, какъ преступленіи, подъвліяніемъ реформаціи 1): противъ значительной части націи, впавшей въ ересь, нельзя было примѣнить уголовную репрессію; безсиліе судовъ было сознано, и такъ какъ представлялось сомнительнымъ, какъ на будущее время поступать съ ересью, то и сочли наилучшимъ совершенно о ней не упоминать 2). Понятно, что подобное умолчаніе въ имперскомъ кодексв о ереси, какъ преступленіи, должно было прекратить общія преслѣдованія послѣдней; по такъ-какъ Каролина оставляеть за отдѣльными князьями ихъ права, то частным преслѣдованія ереси еще не прекратились и послѣ изданія Каролины 3). Вышедшій въ 1540 г. эдиктъ Карла V, предоставившій преслѣдованія ереси свѣтскому суду, кажется, увеличилъ размѣры послѣднихъ; обличенные въ ереси мужчины по прежнему сожигались, а женщины, по крайней мѣрѣ въ Нидерландахъ, заканывались заживо въ землю 4).

Со времени Аугсбургскаго мира 1555 г. и особенно Вестфаль-

<sup>3)</sup> München, ibid., 337; см. также Осокинъ, Первая инквизиція, 505.

<sup>5)</sup> München, Strafrecht, 336: Осокинъ, Первая инквизиція, 505.

<sup>7)</sup> München, Strafrecht, 337.

<sup>1)</sup> München, Strafrecht, 345; Abegg, Ueber das religiose Element, 41; Bluntschli, Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntnissfreiheit, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Bluntschli, Geschichte, 23.

<sup>3)</sup> München. Strafrecht, 345; Jarcke, Handbuch. II, 19-21.

<sup>4)</sup> Loiseleur, Les crimes et les peines, 171 — 173. Заканываніе женщинъ стало практиковаться съ цёлью избёжать то неприличное зрёлище, которое сопровождало процессъ сожженія. Заканываніе обыкновенно совершалось такимъ образомъ: клали гробъ съ жертвой безъ крышки въ яму и нажимали тремя желёзными брусьями: одинъ—давиль голову, другой животъ, третій ноги, затёмъ бросали на виновную землю; иногда изъ состраданія палачъ напередъ удушалъ жертву. Болѣе жестокій способъ заканыванія состояль въ томъ, что налачъ, бросивши несчастной илатокъ для прикрытія лица, взбирался на ся тёло и топталь ногами до тёхъ поръ, пока она не испускала духъ. Процессъ сожженія совершался различно: иногда очень скоро, если сперва душили жертву, иногда очень долго, если послѣднюю клали на дурно горѣвшіе угли и переворачивали иѣсколько разъ желѣзнымъ багромъ или же жгли медленнымъ огнемъ тлѣющей зелени. Loiseleur, ibid., 173.

скаго—1648 г., признавники разныя права протестанност съ възванивана, положение дъсъ, конечно, должно было чанблиться и преслідование ороси съ течениеть прочоти поченуть 1).

УПП. Волисосное и выдолеже. Мысть о союди съ хълколомъ, волинения из пределавления с гайнимъ искуствем из прежнечь поріодъ, томоръ, пачиная съ XIII столджія, постановно управильнось и съ XV ст. пріобрата харжимує общаго убінеденія "). Санкијей эгого убъжденія послужним некоторым межна священнаго инсанія, особенно 15 стемъ XXVIII гл. изъ книги Исаів, губ

2) Wächter, Beitrüge zur deutschen Geschichte, 1845 r., erp. 89; Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, r. I, erp. 144-145, 198. говоричев: "им зактючест союзь съ бибрики и съ преисподнею сабовате потоворъ". При преисвържании ереси Альбытовцеть или Бальденцовъ повятие последней перспосие и на ведонении и пакима образовъ породили и распрострациям пропессы противъ образовъ персулти и распрострациям пропессы противъ образовъ, импъ веда ереси.

Преследование волщебетва въ Гормании, какъ вида ереси, особенно должно было распросграниться пость булов наим Инновентія VIII оть 5 декабря 1484 года, соединизмей нь хиць споцыльно извизуенных доминикамцевъ искореноние евен и полисбенка. Въ эгой будий напа объяваль, что по попедшинь ка печу сейсьніяха на присторихи вістав Герванів чногіц дида вступають ка соляв и соединявися са далвольни, пореодивающимием мужевнами или менципами, и предъ это причинають вреда или порчу лючома, живочныма, полима, фруктахъ, отпалають отъ истинисе верги и соворшануть пимя проступления, внушаемыя вражовь челозвического рода; чежду тывы поставлените судья вреси при преслідованім втяхъ преступленій всервиають развим пренятегній со стороны піранть и духовенства. Новгоду Инпокентій VIII отограниеть прежина ильсти и назначасть для Германіи из пачестив судей среси паухъ профессоровъ песлотія Генрика Инститора и Якова Шпрепгера, когорыка унолномочныеть пресивтовать полисбетно со вских усергіемъ 3). Инбранные судьи, дабы выступить из своей провавой двагодывости со оружість пауки, написали въ 1487 году са одобренія Кельпобого теологического факультего значениями правивичь, паваетный подъ именемъ Malleus maleficarum, ът которочь обстоятельно

München, Strafrecht. 345; Вэюнчли, Geschichte, 24; см. гякже Jareke, Handbuch, 20; Phillips, Lehrbuch, 429, Bapenewa, a послів усибловъ реформація прослідованія ереси не сраву вечезан совейми: сви скорже вилопонкинись, чёмы прекратились. Не только католическій, но в протестацискій государства не осравляли врстяводь въ неков: посланија карали тахъ, когорме не хогала принать религію суверена, а особенно испорбдиванних видю, промі объявленпихъ раздоправными, релито- различности ванскацівни, какъ-тоденежными штрафами, выстальой на инафоть, гилескыми паказапідии, морской, но гларомиъ образомъ полняніемъ, а коорда и гивриной казнью въ врук даже созывения; первыя, какъ напр. Австрія, пресийдовали ерегикова, из тема числе и протестангова-тюрькой, гелесными паказачіями, публючными припудительными рабогами, гадерами, попфисиаціей и смертной пазныю; даже вы 1753 г. свановыческіе чины маловались. Марія Терезія на продолжающення угистенів яветрійских протеставтовь: порычы в тілеська папазанія, оковы, лишение имущества и д'ятей все еще составляли изъ суровый дребій. Мавсель, Дивать главь о свіхіодії совбета стр. 179. 180, 486, 187, 202, 204; cp. Bluntschli, Geschichte des Rechts der religiosen Bakenntnissfreiheit, 23; Holtzerdorff's Rechtslexicon, 1876, 2 Band, 18. Радомь их ересью просийдовалось изимо варушеліе образовыхь законовь, какы-го-нехижленів вы церковь, поляка на пелопеда, къ причащению, несложению постовъ и ч. с.: ов учеть напазацій ветрячаеть- децецине питрафи, опейших, тілескый вары, эторкиу, а также изглячін. Маасент. О своболь соубент, 179-180, 191, 204, 205.

<sup>1)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 198; Wächter, Deiträge, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гайтка: собранія Аль(итойневь в Вальденцевъ тампарнов то кольования Waldensereien, то възовежини суббогане (Иски Sabbath), тамъ-какъ думали, что відзик по почамі съ питикти на субботу собпраюти: съ узяволомь и съ шить соединиств. Нерре-Soldan, Heschichte, т. I, 222, 224; Mayer, Geschichte, 637; Wächter, Beiträge, 89.

<sup>\*)</sup> Wächter, ibid.; Mayer, Geschichte, 636; Heppe-Soldan, Geschichte, 263-270; Bar, Handbuch des deutschen Strafrechts, 135.

излагается ученіе о договорѣ съ дьяволомъ, и, съ цѣлью доказать его реальность, авторы ссылаются на авторитеть св. Августина и Оомы Аквинскаго, приводять массу невѣроятныхъ исторій, и, что всего важнѣе, подробно наставляють, какъ свѣтскіе и духовные судьи должны преслѣдовать вѣдьмъ ¹). Въ основаніи трактата авторы послѣдняго поставили два положенія, которыя провозглашають, какъ догму церкви: 1) отрицаніе дѣйствитель-

ности въдовства есть ересь и 2) есть въдьмы, которыя вредять людямъ съ помощью дьявола 1).

Преступление вёдовства-по трактату-предполагаетъ союзъ съ дыяволомъ, немыслимый, впрочемъ, безъ Божьяго допущенія. Союзъ или договоръ съ дьяволомъ можетъ быть устный, письменный или просто символическій; цёль его-причиненіе вреда людямъ, которыхъ дьяволъ есть врагь, при чемъ онъ не особенно выгоденъ и для въдъмъ, которыя не должны быть богаты, пбо сатана стремится для умаленія славы Бога отнять у него людей за возможно мизерную плату и кромв того при богатствв в'йдымы легко бы измёнили дыяволу и отступились бы отъ союза 2). Въ договоръ съ дъяволомъ преимущественно вступаютъ женщины, ибо онъ только и думають о зломъ, особенно о ненасытномъ сладострастін, которое возбуждается сношеніемъ съ дьяволомъ 3). Какъ наказаніе рекомендуется смертная казнь сожженіемь, хотя бы виновные раскаялись и возвратились къ въръ, а не тюремное заключеніе, полагаемое въ этомъ случав другимъ еретикамъ, - ибо со времени паденія Люцифера не было совершено болье злаго гръха; впрочемъ, допускаются въ нъкоторыхъ случаяхъ и другія наказанія 4). Чтобы достигнуть сознанія в'ёдьмъ въ ихъ преступленіи, судья долженъ дать имъ увърение въ томъ, что онъ будуть освобождены отъ смертной казни, если признаются въ своей винъ, но это не должно мёшать произнесть смертный приговорь надъ ними другому судьв 5).

Въра въ волшебство и въдовство съ изданіемъ буллы напы Ипнокентія VIII, какъ санкціонированная высшимъ пред-

<sup>1)</sup> Wächter, Beiträge, 90; Heppe-Soldan, Geschichte, 276, 284; Mayer, Geschichte, 638. Названному трактату предшествоваль п служилъ однимъ изъ его источниковъ трудъ генералъ-инквизитора Аррагонін доминиканна Николая Евмерика (Nicolaus Eymericus), написавшаго въ 1358 г. первое систематическое руководство для судей ересн-«Directorium inquisitorum», которое, хотя было частной работой, но пріобрило оффиціальное значеніе и въ теченіе столитій служило уставомъ въ никвизиціонномъ процессв. Это руководство также, какъ и Malleus Maleficarum, было снабжено подтверждающими цитатами и кром'в того алфавитнымъ указателемъ сресей, о количествъ видовъ которыхъ можно судить потому, что одна буква А обнимала ихъ 45; въ число видовъ ереси включены и разнообрази вйшіе способы волшебства. Любопытна класспфикація тъхъ чародъйствъ, которыя заключаются въ призываніи дьявола; они разд'влены на три класса: къ первому припадлежать тѣ, которые отдають демону культъ единаго Бога, принося ему жертвы, падая шицъ, воспевая молитвы, возжигая свъчи, воскуряя фиміамъ и т. и.; ко второму-ть, которые воздають демону культь святыхъ и Богородицы, смѣшивая имена дьяволовъ съ именами святыхъ въ молебствіяхъ, прося ихъ быть заступниками предъ Богомъ и т. п.; къ третьему, паконецъ-тв, которые свое призывание демоновъ сопровождаютъ начертаниемъ магическихъ фигуръ, помъщениемъ ребенка среди круга, употреблениемъ шпаги, зеркала и т. п. Вообще можно довольно легко, говорить Евмерикъ, узнать тъхъ, которые призывають дьяволовъ, по ихъ дикому взгляду и по ужасному воздуху, производимому ихъ частыми спошеніями съ дьяволами. Къ нимъ припадлежать также астрологи и алхимимики, которые, не будучи въ состоянии достигнуть открытий, не пренебрегають прибъжищемъ къ дьяволу, припося ему жертвы и тайно или явио его призывая. Heppe-Soldan, Geschichte, т. I, стр. 235, 236, 280.

<sup>1) «</sup>Haeresis est maxima—opera maleficarum non credere». Heppe-Soldan, Geschichte, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mayer, Geschichte, 638; Heppe-Soldan, Geschichte, 278.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, 277. Дёти, рожденныя отъ дьявола, узнаются часто по ихъ внёшнему виду; они кричатъ всегда и худы, хотя бы ихъ кормили сряду три кормилицы. Mayer, Geschichte, 638.

<sup>4)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 277, 279.

<sup>5)</sup> Mayer Geschichte, 639.

ставителемъ церкви, еще глубже должна была войти въ сознаніе средневъковаго общества, суевъріе котораго въ этомъ отношеніи вскор'в достигло своего зенита, оставивъ позади всі предшествующія общества. Въ общихъ чертахъ содержаніе этого суевърія было слъдующее. Въдовскія собранія раздылялись на обыкновенныя и главныя или торжественныя; первыя происходили въ обыкновенные будни, вторыя — въ церковные праздники, какъ напр. Пасха, Троица, Рождество, также день Іоанна Крестителя, св. Іакова, прочихъ аностоловъ и Дъвы Маріи, а въ Германіи кром'в того начало мая—такъ называемая Вальпургіева ночь 1). Торжественныя въдовскія собранія относились къ важнымъ церковнымъ праздникамъ потому, что въ эти дни, посвященные торжественному богослужению, пріятно и дьяволу испытать особенное поклонение со стороны своихъ адентовъ. На собрания дьяволь обыкновение является въ темпомъ образв получеловъка-полукозла съ видомъ мрачнымъ, гнъвнымъ и противнымъ 2); сидить онъ на высокомъ разукрашенномъ стулт изъ чернаго дерева съ короной, окруженной маленькими рожками; на затылкъ у него два большихъ рога, а третій, которымъ онъ освёщаеть собраніе, на лбу 3). Свёть, исходящій оть дьявола, свётл'є свёта луны, но слабъе-солица. Изо рта дьявола исходять языки пламени, борода его похожа на козлиную, ногти длинны, какъ ког-

¹) Heppe-Soldan, Geschichte, 291, 297, 317 и слёд.

ти птицъ, ноги смахивають на утиныя. Если дьяволь говоритъ, его голосъ грубъ и страшенъ, какъ голосъ осла; говоритъ онъ неясно, тихо, злорадно и горделиво; физіономія полна выраженія крутаго нрава и угрюмости.

При открытіи собранія всё падають на колена и молятся сатанъ, называя его господомъ и богомъ, и повторяють при этомъ высказанное при принятіи въ общество отреченіе отъ въры; затемъ целують левую ногу, левую руку, заднія и половыя части сатаны 1). Церемонія вступленія въ общество предполагаеть прежде всего отречение отъ прежней вкры и принятие вкры въ дыявола. Прозелить, отрекаясь оть Бога, Іисуса Христа, Богородицы, всёхъ святыхъ, христіанской религін, въчнаго блаженства, долженъ принесть исповъдание дыявола, какъ бога и господа, поклясться ему въ върности и покорности, дабы чрезъ это пріобръсть возможность пользоваться всеми благами міра и войти современемъ въ рай дьявола. Послъ этого дьяволъ выбивалъ копытомъ лѣвой ноги у прозелита знакъ обыкновенно на какой-либо лъвой части тъла, на плечъ, бедръ и т. п., которая вслъдствіе того становилась нечувствительной, кром'в того отм'вчаль кускомъ золота на звницв лвваго глаза фигуру лягушки, какъ отличительный признакъ для другихъ чародъевъ, и передавалъ новичку жабу, которая ему немедленно сообщала способность превращаться въ невидимку, летать по воздуху и причинять всевозможный вредь; за этимъ животнымъ, по причинъ его важнаго значенія, надо было заботливо ухаживать и нѣжно ласкать. Прозелиту послъ церемоніи принятія давали извъстный срокъ испытанія въ его полномъ отпаденіи отъ христіанства, послів чего дыяволь его окончательно пріобщаль къ своимъ посредствомъ благословенія, исполнявшагося неприличными тёлодвиженіями <sup>2</sup>).

<sup>2)</sup> Впрочемъ, угрюмый свой видъ дьяволъ иногда измѣняетъ, пускаясь въ шутки, разражаясь смѣхомъ, при которомъ его животъ трясется, и наигрывая пріятныя мелодіп на арфѣ; шутитъ онъ напръвъ такомъ видѣ—заставляетъ вѣдьмъ кувыркаться, вытаскиваетъ между ногъ метлы и колья такъ ловко, что вѣдьмы падаютъ и т. п. Heppe-Soldan, Geschichte, 291, 301.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собраніе при ужин'в осв'вщается также особенными св'втильнивиками въ вид'в горящихъ св'вчей, которыя в'вдьмы согнувшись носять in clune. Heppe-Soldan, Geschichte, 291, 301. Во время танцевъ св'втильникомъ служить одна изъ в'вдьмъ, которая становится на голов'в посредин'в круга, образуемаго танцующими. Heppe-Soldan, Geschichte, 302.

<sup>1)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 291.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, 293—294. Полное отпаденіе отъ христіанства не всегда предполагало совершенное прекращеніе пос'вщенія христіанскаго богослуженія, напротивъ таковое ставилось въ заслугу, если прозелить дьявольскаго общества при возношеніи да-

Принятіе въ дьявольское общество въ Германіи и Швейцаріи совершалось также путемъ вербовки, на которую по временамъ отправлялся дьяволь. Последній обыкновенно въ образ'в прокраснаго кавалера или воина подъ какимъ-либо однимъ или нъсколькими важными именами, а иногда въ видъ козла или человъка съ коровьими ногами и рогами являлся предъ уединенной, наивной, печальной или угнетенной нуждой женщиной и ее утышаль, показываль и дариль золото, которое однако въ ближайшее утро превращалось въ калъ или въ засохшія листья, об'вщаль полную наслажденій жизнь и большое богатство, которое одпако різдко наступало, затымь соблазняль несчастную, соединяясь съ ней тылесно, при чемъ давалъ почувствовать свою холодную непріятную натуру, и наконецъ отпечатываль на ней дьявольскій знакъ (stigma diabolicum); послъ чего исчезалъ, оставляя каждый разъ позади себя недвусмысленные слъды своего посъщенія. Тогда у ослишленной раскрывались глаза, но возвратиться назадъ было уже поздно: она, пріобръвъ свое собственное имя въдьмы, продолжала прежнюю связь, которая оканчивалась отречениемь оть въры и крещеніемь во имя дьявола, которое совершалось кровью, а иногда строю и солью 1). Дьяволь при вербовкахъ иногда при-

ровь вль что пибудь и бормоталь неприличныя слова или же, приступивь кь причастію и принявь вь роть св. дары, вынималь их в со рта, чтобы потомъ передать дьяволу на поруганіе и для приготовленія волшебныхъ средствь. Признакомъ отпаденія отъ христіанства считалось поношеніе креста, пость въ воскресенье и употребленіе мяса въ пятницу. Особенно вврнымъ способомъ снисканія благоволенія дьявола и его помощи, по крайней мврв во Франціи, признавалось ивніе службы всвхъ святыхъ, соединенное съ кощунствомъ надъ изображеніемъ Божества, или отправленіе об'вдни съ конца со служеніемъ у алтаря голой женщины. Принятіс въ дьявольское общество не всегда совершалось сразу: н'вкоторыя в'вдьмы должны были предварительно послужить дьяволу отъ 6 до 10 л'втъ. Нерре-Soldan, Geschichte, 300: Loiseleur, Les crimines et les peines, 229, 231.

nes, 229, 231.

1) Heppe-Soldan, Geschichte, 297—299. Вь собранін в'єдьмъ случалась иногда дьявольская освященная вода, которой посл'єднія

APPARTMENTS

объгалъ къ угрозамъ и насилію, принимая образъ козла или человѣка съ коровьими ногами и рогами, но это случалось рѣже <sup>1</sup>).
Часто при заключеніи договора съ дьяволомъ писались кровью росписки, но въ иныхъ мѣстахъ эта формальность требовалась не отъ
обыкновенныхъ вѣдьмъ, а отъ высшихъ классовъ сатанинскаго
царства <sup>2</sup>).

Засъданіе сатапинскаго общества обыкновенно пачиналось съ 9 часовъ вечера и кончалось въ полночь съ пъпіемъ пътуха, позже котораго оно не могло продолжаться <sup>3</sup>). Концу предшествоваль на большихъ собраніяхъ ужинъ, который состоялъ то изъ дурной и противной пищи, то изъ самыхъ изысканныхъ и вкуспыхъ блюдъ, за исключеніемъ соли и хлёба, часто вина, какъ предметовъ, освященныхъ обрядами католической церкви. Самымъ лакомымъ блюдомъ въдьмъ считались маленькія дѣти; принимали, что послъднія послъ того, какъ ихъ образно убивали и съъдали на субботахъ, вскоръ потомъ должны были умереть. Каждый пилъ только за свое здоровье, но не за другаго <sup>4</sup>). Послъ ужина наступали танцы подъ аккомпаниментъ разныхъ инструментовъ, напр. флейты, скрпики, лиры, трубъ или барабана и хороваго пъпія; тапцогали или хороводами съ лицомъ, обращеннымъ наружу, или отдъльными парами спиною другь къ другу <sup>5</sup>).

Въ главные праздники католической церкви дьяволъ исповъдуеть чародъевъ въ ихъ гръхахъ, заключавшихся въ фактахъ ихъ сохранившейся преданности христіанству. На исповъди дьяволь или ограничивается упреками, или назначаетъ буссы въ

<sup>1)</sup> Часто въ общество правовърныхъ принимались и несовершеннолътніе, которыхъ приводили въдьмы, при чемъ и они подвергались связи съ дьяволомъ. Heppe-Soldan, Geschichte, 299.

<sup>2)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 299-300.

<sup>3)</sup> Heppe-Soldan, ib., 291.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Heppc-Soldan, Geschichte, 302. Маленькихъ дѣтей вѣдьмы любили умерщвлять посредствомъ высасыванія ихъ крови. Heppe-Soldan, ib., 295.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, 295-302.

видъ бичеванія и затъмъ при объщаніи исправленія даеть отпушеніе. Потомъ сатана приступаеть къ совершенію народіи об'єдни въ темномъ облаченіи, съ чашей, дискосомъ, служебникомъ и т. п.; при этомъ онъ предостерегаетъ присутствующихъ отъ возврата въ христіанство, объщаеть болье блаженный чёмъ христіанскій рай, и принимаеть на черномъ стулв по обв стороны короля и королеву въдьмъ 1), а также жертвоприношенія, которыя состоять изъ пирожнаго, пшеничной муки и т. п. Послъ сего присутствующіе снова молятся сатанъ, цълують у него clunem, на что онъ отвъчаетъ вонью, при чемъ одинъ изъ присутствующихъ приподымаеть хвость 2). Тогда дьяволь после церемоніи благословенія принимаеть и предлагаеть причащение въ обоихъ видахъ; при чемъ пища, точно подошва, - черна, горька и крайне тверда, а питье, содержимое въ коровьемъ копыть или въ чашеобразномъ сосудь, также темно, горько и вызываеть тошноту. Посль объдни дьяволъ соединяется тёлесно со всёмъ наличнымъ персоналомъ, какъ съ мужчинами, такъ и съ женщинами, и затъмъ повельваеть делать тоже всемъ поламъ безъ различія родства. Оргія заканчивалась самосожженіемь въ непель дьявола въ видъ козда 3). THE R. P. LEWIS CO., LANSING MICHIGAN PRINCIPLE AND LANSING

Printed Stromer, and the manufacture of the strong and the strong and

Главная обязанность въдьмъ заключалась въ причиненіи вреда христіанамъ, какъ личнаго, такъ и имущественнаго, при этомъ требовалось, чтобы вредъ причинялся единолично, а не сообща. Для этого въдьмы превращались въ оборотни—въ собаки, кошки и другіе звъри, произносили волшебныя формулы и употребляли порошки, травы, яды, а также жидкости, мази, приготовлявшіяся пзъ соковъ жабы, которую опи съ момента вступленія въ въдовское сборище, точно также какъ и дьяволъ, должны были при себъ носить; часто для причиненія вреда достаточно было привътствія, взгляда, вздоха или дуновенія 1). Отправлялсь на субботы и для причиненія вреда, въдьмы предварительно, произнося спеціальную формулу, смазывали себя и концы своихъ ногтей особенною мазью, которая сообщала имъ способность пролетать во мгновеніе ока воздушныя пространства 2).

Таково было содержаніе въдовства, возведеннаго въ средніе въка на степень тягчайшаго преступленія. Сущность послъдняго, какъ видно изъ представленнаго очерка, заключалась въ апостазіп, въ отпаденіи отъ христіанства, предполагавшемъ союзъ съ дъяволомъ, или что таже въ ереси въ самой тягчайшей ея степени <sup>3</sup>). Послъднее—потому, что въдовство, кромъ отпаденія отъ

<sup>1)</sup> Кром в короля и королевы въ въдовскомъ царствъ существовали разныя военныя, гражданскія и духовныя должности; военные чины представляли цълую іерархію, начиная отъ барабанщика и капрала, прапорщика и поручика и оканчивая генераломъ; различались также судебные писцы, секретари, казначен и нопы; оффиціанты оплачивались общимъ взносомъ. Нерре-Soldan, Geschichte, 291—292, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, crp. 292; Woltaire, Prix de la justice et de l'humanite, Oeuvres completes, tom. 29, crp. 296.

³) Нерре-Soldan, Geschichte, т. 1, 292 — 293. Смѣшеніемъ съ вѣдьмами на сборищахъ дьяволъ не довольствовался: онъ иногда предпринималъ нецѣломудренныя экскурсін въ жилища вѣдьмъ; при этомъ ничтожнаго отверстія въ дверяхъ было достаточно для выхода вѣдьмъ на свиданія. Нерре-Soldan, ibid., 295. Отъ смѣси вѣдьмъ съ дьяволомъ раждались иногда чудовища, которыя служили для наказанія обращенныхъ. Нерре-Soldan, Geschichte, 307.

<sup>1)</sup> Нерре-Soldan, Geschichte, 293, 295, 303—304. Яды приготовлялись изъ растеній, гадовъ и христіанскихъ труповъ подъ особеннымъ наблюденіемъ дьявола. Не всѣмъ дозволялось при этомъ процессѣ присутствовать, но всѣ получали мазь, при помощи которой они совершали свои злодѣянія. Въ преступленіяхъ противъ правственности иногда прибѣгали къ глубокому усыпленію одного изъ супруговъ, или же просто обману, помѣщая на мѣсто отсутствующаго супруга его чучело. Нерре-Soldan, Geschichte, 295.

<sup>2)</sup> На субботы вѣдьмы отправлялись обыкновенно по воздуху или на разныхъ животныхъ – козлахъ, собакахъ, свиньяхъ, или на палкахъ, вилахъ, метлахъ, коньяхъ и т. п., а пногда и сухимъ путемъ въ образѣ кошекъ и зайцевъ. Нерре-Soldan, Geschichte, 295, 300, 301. 303; Woltaire, Prix de la justice et de l'humanité, 296.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, 314; Abegg, Ueber das religiöse Element, crp. 42; Osenbrüggen, Alamannisches Strafrecht, 378.

христіанства, заключаєть въ себѣ еще союзь съ злымь духомъ съ цѣлью сѣянія зла на землѣ. Отсюда вѣдовство есть сложное понятіе, соединяющее въ себѣ рядъ разнообразныхъ преступленій ¹). Обыкновенныя преступленія чародѣевъ, говорить Бодепъ, состоять въ отреченіи отъ Бога, въ богохульствѣ, въ поклопеніи дьяволу, въ посвященіи имъ своихъ дѣтей, въ принесеніи послѣднихъ въ жертву въ видѣ напр. сожженія, въ истребленіи скота, въ насланіи странѣ безплодія, въ распутствѣ съ дьяволомъ—часто возлѣ мужа, въ употребленіи въ пищу дѣтей, въ причиненіи убійствъ ядами и колдовствомъ и т. п. ²). Какъ преступленіе сложное—вѣдовство должно было вызвать усиленную реакцію, которая и выразилась въ примѣненіи къ нему, въ видѣ ординарнаго наказанія—сожженія ³).

Первый законодательный памятникъ, назначающій это наказаніе, есть Саксонское зерцало <sup>4</sup>); за нимъ слёдуетъ Швабское зерцало <sup>5</sup>). Въ обоихъ памятникахъ волшебство разсматривается,

Обвиненіе въ союзѣ съ дьяволомъ служило въ средніе вѣка часто простѣйшимъ способомъ уличенія въ ереси. Wächter, Beiträge, 89.

какъ видъ ереси, что подтверждается отождествленіемъ ими волшебства съ невъріемъ или отпаденіемъ отъ христіанства, а также, согласно старому воззрънію, — ставится въ связь съ отравленіемъ ¹); при чемъ составъ преступленія не предполагаеть непремънно причиненіе смерти лицу; достаточно дачи напитковъ и
травъ съ волшебными цълями ²). Аналогичныя постановленія о
волшебствъ встръчаются также въ саксонскихъ городскихъ правахъ, изъ коихъ Гамбургское право 1270 г., назначая за данное дъяніе также сожженіе, представляеть ту существенную особенцость, что оно въ понятіе состава преступленія включаеть захвать послъдняго на горячихъ слъдахъ ³).

Послъдующіе памятники—Бамбергскій и Бранденбургскій судебники, относя по прежнему преступленіе, о которомъ идеть ръчь, къ видамъ ереси, вводять различіе между вредоноснымъ волшебствомъ, т. е. такимъ, которое сопровождается причиненіемъ вреда или ущерба и безвреднымъ. Первое угрожается смертною казнью чрезъ сожженіе, какъ и ересь, а второе—произволь-

<sup>1)</sup> Loiseleur, Les crimes es les peines, 228; Heppe-Soldan, Geschichte, 315.

<sup>2)</sup> Loiseleur, Les crimes et les peines, 315.

<sup>3)</sup> Wächter, Beiträge, 91; Loiseleur, ibid., 227.

<sup>4)</sup> Sachsenspiegel, 2 Buch, Art. 13, § 7: «Swilch cristen man ungeloubic ist oder mit Zeoubere umme gêt oder mit vergiftnisse, unde des verwunden wirt, den sal man ûf der hurt burnen». См. также Heppe-Soldan, Geschichte der Hexenprocesse, I, стр. 204.

<sup>5)</sup> Schwabenspiegel, cap. 148, § 12: «Swelich cristen mensche ungeläubig ist oder mit Zouber umbe get oder mit vergift, den sol man uf der hürden brennen». См. также Heppe-Soldan, Geschichte, 205; Katz, Grundriss, 61; ср. изданіе зерцала Gengler'а съ другими; см. текстъ посл'єднихъ у Heppe-Soldan, Geschichte, 205, и у Аbegg, Ueber das religiose Element, 46. Кажется, оба эти зерцала говорять о волшебств'є бол'є съ прежней точки зр'єнія, а не съ той, которая вкоренилась впосл'єдствін вм'єст'є съ пресл'єдованіями, и въ основаніи коей легла идея союза съ дьяволомъ. Нерре-Soldan, Geschichte, 407. Это предположеніе подтверждается, во 1-хъ, т'ємъ, что приве-

денные тексты, согласно старому воззрѣнію, ставять волшеоство въ связь съ невърјемъ и отравленјемъ, а во 2-хъ, тъмъ, что въ нъкоторыхъ законахъ и уставахъ отдёльныхъ государствъ даже поздивишаго времени, какъ напр. Тироля, спачала вовсе нътъ постановленій о преступленіи волшебства, а затёмъ караются волшебство и предсказательство какъ обманъ, какъ злое дёло, при чемъ смертной казни нътъ, а назначается выставка на посмъщище, а въ случаъ втораго рецидива-изгнаніе. Въ земскомъ уставъ Тироля 1573 года чарод віство и предсказательство поставлены наряду съ богохульствомъ, но какъ наказаніе фигурируетъ главнымъ образомъ денежный штрафъ. Тенглеръ въ своемъ Laienspiegel 1509 г. разсматриваеть волшебство въ ряду убійствъ, при чемъ при установленіи наказанія—смертной казни, для женщины—огнемъ или водой, ссылается не на зерцала и не на теологическое воззрѣніе, а на обычаи и римское право. Heppe-Soldan, Geschichte, 407, 408; Abegg, Uber das religiose Element, 46.

<sup>1)</sup> Katz, Grundriss, 61; Abegg, ibid., 46.

<sup>2)</sup> Katz, Grundriss, 61; cm. также Jarcke, Handbuch, II, 57.

<sup>3)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 206.

ными наказаніями по усмотрънію судьи 1). Это положеніе буквально перешло и въ Каролину (ст. 109) съ тою разницею, что въ ней, такъ-какъ нътъ постановленія о ереси, выраженіе-карается "gleich der Ketzerei" опущено; наказаніе, впрочемъ, назначается то-же самое. Нельзя, однако, сказать, чтобы принятое тремя названными намятниками положение о примънении смертной казни только за волшебство, сопровождавшееся вредомъ, строго соблюдалось: не только судебная практика, но и партикуларныя законодательства подъ вліяніемъ ученій церкви постепенно пришли къ признанію, что въдовство, опирающееся на союзь съ дьяволомъ, есть преступление само-по-себъ, которое должно караться сожжениемъ, хотя бы и не сопровождалось вредомъ <sup>2</sup>). Въ такомъ именно видъ нормируетъ волшебство Курсаксонскій уставъ 1572 г.; онъ разділяють его на два вида-основанное на союзъ съ дъяволомъ и безъ таковаго; нервое угрожается сожженіемъ, независимо отъ вреда, второе — смертною казнью

мечемъ при условіи наличности вреда, при чемъ величина посл $^{1}$ дняго несущественна  $^{1}$ ).

Точно также были уклоненія и въ способѣ исполненія наказанія: виновные въ волшебствѣ не всегда сожигались заживо; перѣдко, особенно въ 17 стол., ихъ предварительно подвергали обезглавленію или удушенію и затѣиъ уже жгли ихъ тѣла; иногда смертная казнь совершалась посредствомъ утопленія ²). Практика 17 стол. первый способъ смертной казни рекомендовала для болѣе тяжкихъ видовъ волшебства и нераскаянныхъ вѣдьмъ, а второй — для тѣхъ, которыя каялись въ своемъ преступленіи ³). Смертной казни нерѣдко предшествовали членовредительныя наказанія, какъ напр. рваніе щипцами грудей, отсѣченіе рукъ и т. п. ¹). Кромѣ личныхъ наказаній, согласно каноническому праву, за волшебство иногда назначалась въ практикѣ подъ разными предлогами и конфискація 5).

Таковы были наказанія за преступленіе, созданное нев'вжествомъ и непом'врнымъ ханжествомъ среднихъ в'вковъ. Но создапное этими причинами, оно, очевидно, должно было постепенно сокращаться въ своемъ объемѣ по мѣрѣ того, какъ лучъ просв'вщенія проникалъ въ общество и прогонялъ царившій мракъ нев'вжества. По-

<sup>1)</sup> Ватв. и Вганд. Н. G. О., арт. 131. Причисленіе этими памятниками волшебства къ видамъ ереси слідуеть какъ изъ того, что въ нихъ названиое преступленіе нормируется рядомъ съ ересью, такъ и изъ того, что за высшіе виды вошебства полагается паказаніе, равное, какъ сказано въ текств, наказанію ереси. См. также Heppe-Soldan, Geschichte, I, 409—410; Katz, Grundriss, 61. Подведеніемъ волшебства подъ понятіе ереси, въроятно, объясняется то, что въ названныхъ трехъ памятникахъ оно уже не стоитъ въ связи, какъ это было раньше, съ отравленіемъ: посліднее нормируется совершенно отдільно, въ ряду способовъ лишенія жизни (Ватв. и Вганд. Н. G. О., арт. 155; Carolina арт. 130); въ практикъ, въроятно, уклоненія въ сторону прежняго взгляда встрічались. Абеду, Ueber das religiose Element, стр. 47—48.

<sup>2)</sup> Цълесообразность смертной казни и въ этомъ случат оправдывали извъстнымъ текстомъ Моисеева закона (Исходъ, гл. ХХІІ, ст. 18), который теологіей, поддерживаемой юриспруденціей, былъ объявленъ безусловно обязательнымъ и для свъткой власти, текстомъ. гдт говорится: «ворожей не оставляй въ живыхъ». Ваг, Handbuch, 135.

<sup>1)</sup> За Курсаксонскимъ законодательствомъ слѣдуютъ и другія, какъ напр. Пфальцское, Баденское. Codex juris Bavarici criminalis 1751 г. (1 часть, 7 саріт., § 7), различаетъ также чародѣйство, несопровождающееся вредомъ, угрожая его смогря но обстоятельствамъ—тюрьмой, публичнымъ покаяніемъ, тѣлеснымъ наказаніемъ, при чемъ повелѣвается смягчать наказаніе, если впаденіе въ преступленіс было плодомъ глупости, невѣжества, шутки пли случая. См. также Нерре-Soldan. Geschichte, 411—412; Bar, Handbuch, 135.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Heppe-Soldan, Geschichte, I, 412; Osenbrüggen, Alamannisches, Strafrecht, 379; см. также Codex juris Bavarici criminalis, 1 часть, 7 саріт. § 7.

<sup>3)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, 412.

<sup>4)</sup> Osenbrüggen, Alam. Strafrecht. 379.

<sup>5)</sup> Тоже было въ Швейцарін, Италін и Франціи. Heppe-Soldan, Geshcichte, 413—415.

явленіе перваго свътлаго луча въ изучаемой области, къ сожальнію, не совпадаеть съ возникновениемъ реформации. Послъдняя, отвергнувъ вначалъ ересь, какъ преступленіе 1), не возвысилась до сознанія фиктивности тёхъ дёяній, которыя носили страшное имя вёдовства. Меланхтонъ и Лютеръ върили въ силу дъявола и открыто ее выражали <sup>2</sup>); при чемъ Лютеръ, признавая, подобно Меланхтону, полеты въдъмъ плодомъ воображенія, въ то же время требоваль строжайшаго наказанія, а именно костра для въдьмъ, причинявшихъ вредъ тълу или имуществу ближияго 3); протестантскан церковь поэтому проявила не менте ревпости въ преследованіи въдьмъ, какъ и католическая 1.

Первый, кто рёшился возвысить свой голосъ противъ волшебства и въдовства, какъ исчадій дьявола, быль генераль-адвокать Мецца-Корнелій Агриниа von-Неттесгеймъ. Еще юношей, занимаясь изученіемъ сочипеній по магіи, онъ пришель къ мысли, что последняя основывается или на обмане или на особенномъ знаніи природы. Позже онъ написалъ (1531—1533 г.) сочиненіе: "De occulta philosopia", въ которомъ возсталъ противъ въры въ въдьмъ и ихъ преслъдованій 5). За это его самого обвинили въ въдовствъ и заключили въ тюрьму, гдъ онъ томился въ теченіи года. Онъ оставиль послів себя ученика, который продолжаль дёло своего учителя: это быль лейбъ-медикъ Iohan-Wierus. Не отрицая существованія дьявола и его вліянія на че-

') Bar, Handbuch, 130; Mayer, Geschichte, 639.

3) Heppe-Soldan, Geschichte, 432.

5) Heppe-Soldan, Geschichte, II, 1-2.

ловъка, последній въ своемъ выдержавшемъ рядъ изданій трактать—De praestigiis daemonum et incantantionibus ac venefiсіз (1563 г.) доказываеть, что столь обыкновенныя преслідованія відь есть цінь возмутительнійшихь несправедливостей, что собственныя признанія въ відовстві добываются самымъ безчестнымъ образомъ и что вообще союзъ, плотскія сношенія съ дьяволомъ, въдовские танцы, искуство причинять посредствомъ волшебства вътеръ, градъ и прочія явленія имъють свое основаніе или въ воображении или въ обманахъ дъявола и что даже серьезныя попытки совершить подобныя деянія не должны быть наказываемы смертною казнью. Такъ называемыя въдовскія мази, замъчаетъ Wierus, состоятъ изъ матеріи, которая лишаетъ помазанныхъ ею людей разсудка и повергаеть ихъ въ сонливость, въ грезы; вёдьмы, сознающіяся въ волшебстве, суть никто иной какъ женщины, которыя, потерявъ вследствіе меланхоліи разсудокъ, воображають себь за ньчто дъйствительное то, что только въ ичъ мозгу происходить; если онв вврять въ свою способность портить людей, пусть испытають свои силы на немъ самомъ. Дабы осмъять господствовавшую практику, Wierus составиль инвентарь пыявольской монархіи съ указаніемъ именъ и фамилій 72 князей и 7,405,936 обыкновенныхъ дьяволовъ 1).

Мысли, высказанныя Віеромъ, были на столько новы и оригинальны по своему времени, что его последователи спуста стольтіе и даже позже только повторяють ихь, дополняя или развивая. Іезунть Адамъ Таннеръ въ своемъ трактатъ, вышедщемъ въ 1626—1627 гг. подъ заглавіемъ: "Universa teologia scholastica, speculativa, practica", объявляеть ночные полеты вёдымъ на сборища невозможными и показанія женщинь въ этомъ смыс-

<sup>2)</sup> Разсказывая однажды, что онъ лично слышаль отъ Фридриха Саксонскаго о существованіи дворянскаго рода, происшедшаго отъ дьявола, Лютеръ при этомъ воскликнулъ: вотъ что дълаеть дьяволъ, онъ можетъ превращаться въ образы мужчинъ и женщинъ; это по истинъ ужасный примъръ, что сатана можетъ мучить людей. производя отъ нихъ дѣтей. Mayer. Geschichte, 639; Wächter, Beiträge, 91; Heppe-Soldan, Geschichte, 425, 431-432.

<sup>4)</sup> Bar, Handbuch, 136; Wächter, Beiträge, 91; cp. Heppe-Soldan, Geschichte, 430.

<sup>1)</sup> Трактать Wierus'а такъ оскорбиль и возмутиль правов'врныхъ докторовъ правъ, что они, какъ напр. знаменитый Боденъ, генералъпрокуроръ Вельзевула-по выраженію Вольтера, обвиняли самаго автора въ ереси и колдовствъ. Wächter, Beiträge, 283-284; Mayer, Geschichte, 641; Heppe-Soldan, Geschichte, II, 3 — 8, Кистяковскій, Учебникъ. 1882 г., 77-78.

ль за продукть воображенія и обмана чувствь, — тымь болье, что они противорычивы и взаимно другь друга исключають и что женщины обыкновенно бывають такъ защищены въ своихъ жилищахъ, что увлечь ихъ оттуда дьяволу безъ шума невозможно. Особенно ничтожны, говорить Таннеръ, признанія женщинъ, если онь вынуждены пыткой; отсюда всякій приговоръ, основанный на такомъ признаніи, самъ по себь ничтоженъ. Дъяволы не могутъ причинить вреда людямъ по собственному произволу, безъ Божьяго допущенія, за исключеніемъ того случая, когда они прибъгаютъ къ употребленію ядовитыхъ мазей или иныхъ средствъ, вредоносныхъ для людей по своимъ естественнымъ свойствамъ 1).

Въ томъ же духъ возстаеть противъ преслъдованія въдьмъ современникъ Таннера іезунтъ Фридрихъ Спе въ своемъ сочиненіи: "Cautio criminalis seu de processibus contra sogas", вышедшемъ въ 1631 г. Не нападая прямо на господствовавшую въ его время въру въ въдъмъ, онъ косвенно убъдительнъйшимъ образомъ возстаетъ противъ нее и противъ преслъдования послъднихъ превосходной критикой уголовнаго процесса противъ въдъмъ. Сначала Спе самъ върилъ въ существованіе въдовства и быль убъждень въ цълесообразности его преслъдованія; но затемъ, получивъ возможность въ званіи духовника исповъдывать осужденныхъ за это преступленіе, онъ долженъ былъ измънить свое убъждение. Я не могу скрыть, говорить онъ, что несчастная пытка наполнила наше отечество неслыханнымъ числомъ вфдьмъ, но кляпусь Богомъ, что, не домогаясь того, я выслушиваль оть такъ называемыхъ вёдьмъ столь удовлетворительныя оправданія, что для меня не остается ни малбишаго сомнънія въ ихъ полной невинности; тоже самое подтвердили на основаніи опыта и два другихъ испов'вдника. Подвергните, говорить Спе, такому же способу обращения, какой вы примъняете къ обвиняемымъ въ волшествъ, церковныхъ начальниковъ, судей, меня, приложите ко всъмъ намъ всъ роды пытокъ—и мы всъ окажемся виновными въ волшебствъ. Книга Спе, по мнънію Вехтера, содержитъ наиболье рельефное и лучшее, что можно было сказать противъ тогдашняго процесса о въдовствъ; она полна указаній на безконечныя жестокости, несправедливости и безсмыслицу, которыми переполненъ быль этотъ процессъ. Несчастныхъ въдьмъ, по словамъ Спе, преслъдовали также изъ корысти и нужды, пбо инквизиторы въ нъкоторыхъ странахъ не получали другаго содержанія, кромъ платы отъ 4—5 талеровъ за голову въдьмы 1).

Ръшительнъе всъхъ своихъ предшественниковъ въ томъ же 17 стол. выступиль противь волшебства реформаторскій пасторъ Амстердама — Вальтазаръ Веккеръ въ своемъ сочиненіи "Bezauberte Welt", вышедшемъ въ 1691—1693 г. До сихъ поръ болъе отважные и просвъщенные умы нападали лишь на процессы противъ въдьмъ, а не на самую въру въ дьявола, какъ живое существо, -- лежавшую въ основани волшебства; эту въру, возведенную церковью въ догмать, они болбе или менбе раздъляли. Вальтазаръ Беккеръ ниспровергаеть самое основание въры въ волшебство, посягаеть на самый принципъ суевърія, не довольствуясь пападками лишь на его практическое проявленіе, на тв выводы, къ которымъ привела подобная въра. Съ цълью доказать несостоятельность въры въ дьявола, какъ живое существо, господствующее въ особенномъ царствъ мрака, Веккеръ впервые излагаеть историческое образование и распространение среди христіанъ демонологическихъ представленій, сопоставляя ихъ съ вліявшими на нихъ языческими и еврейскими возэръніями. Установивъ, что съ умозрительной точки зрвнія господствующая де-

<sup>1)</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, II, 182—183; см. также Mayer. Geschichte, 641. Сочиненіе Таннера стоило автору многихъ преслъдованій. Нерре-Soldan, Geschichte, II, 185.

<sup>&#</sup>x27;) Wächter, Beiträge, 284; Mayer, Geschichte, 642; Heppe-Soldan, Geschichte, II, 187—203; Du Bois, Histoire du droit criminel, VI, 145—163. Кисгяковскій, Учебникъ, 78. Трактатъ свой Спе не подписалъ изъ боязни преслѣдованій: terret me, говорилъ онъ, exemplum religiosissimi Taneri; впослѣдствін онъ признался Курфюрсту Майнца, что авторъ опубликованной книги есть именно онъ.

монологія поджна быть отвергнута, авторь далье старается подтвердить свой взглядь экзегетическимъ путемъ изследованія св. писанія. Последнее показываеть, что многія места, въ которыхъ вильли по сихъ поръ указаніе на бытіе дьявола, сюда вовсе не относятся, другія же, хотя дійствительно говорять о сатаніз или дьяволь, объясняются или аллегоріей или мудрымъ примъненіемъ І. Христа и апостоловъ къ философскимъ понятіямъ времени. Такимъ образомъ, говорить Беккеръ, библія заключаеть въ себъ весьма неполное и несовершенное учепіе о природъ и силъ пемоновъ, которое столь мало подкрыпляеть господствующія воззрвнія, что стоить съ ними въ полномъ противорвчіи. Сатана, какъ въ моральномъ, такъ и въ физическомъ смыслъ, далеко не столь могущественный князь тьмы, какъ это учить вслёдъ за манихеизмомъ ортодоксія; онъ скорве навшій духъ, низвергнутый въ наказание въ преисполнюю, гдъ онъ ждеть своего суда, лишенный знанія тайныхъ силь природы, не способный воплощаться, являться къ живымъ и на нихъ оказывать свое возлействіе; подчиненные ему духи суть также прокляты и столь же безсильны, какъ и онъ самъ 1).

Какъ ни рёшителенъ быль ударъ, нанесенный суевърію волшебства Беккеромъ, но онъ далеко не сопровождался тёми практическими результатами, какіе принесли труды въ этой области последователя ученій естественнаго права Христіана Томазія. Беккеръ съ своимъ отринаниемъ бытія дыявола, какъ живаго существа, выступиль слишкомъ рано, чтобы его учение могло претенновать на скорое и общее признание. Правовърнымъ ученымъ безъ особеннаго труда удалось подорвать кредить и силу новаго ученія, объявивъ его посягательствомъ на самую въру, а его автора и последователей атенстами, что, разументся, не могло не затормозить вліянія ученій Беккера на отміну процессовъ противъ вёдьмъ. Томазій избраль средній путь: не напалая на самый принципъ суевърія бытіе дьявола, онъ самымъ энергическимъ образомъ возсталъ противъ процессовъ о волиебствъ. "Я. говорить онъ, который преданъ древней спиритуалистической философіи, не только вёрю, но нёкоторымъ образомъ понимаю, что дьяволь есть господинь тьмы и киязь воздуха, т. е. духовное и невидимое существо, которое духовнымъ и невидимымъ образомъ, посредствомъ воздуха или также водяныхъ и глиняныхъ тъль, дъйствуеть на безбожныхъ людей, но я тъмъ не менъе отрицаю, чтобы в'ёдьмы и чародён заключали какіе либо договоры съ дыяволомъ и напротивъ убъжденъ, что все, чему въ этомъ случав вврять, ничто иное какъ басня, заимствованная у іудейства, язычества и папства и укрупленная въ высшей степени несправедливыми пропессами противъ въльмъ". Мнъніе человъка о привходящей къ нему помощи дъявола, такимъ образомъ. есть не преступленіе, заслуживающее костра, но бользнь, издеченіе которой надо предоставить врачамъ и духовнымъ. Чтобы

<sup>1)</sup> Трудъ Беккера вызвалъ чрезвычайное движение и ожесточенный споръ; правовърные признали его ученіе равносильнымъ отрипанію вуры въ Бога и отрушили отъ должности. Heppe-Soldan, Geschichte, II, 233 — 242; см. также Mayer, Geschichte, 643; Wächter, Beiträge, 285 — 286. Въ довольно близкомъ къ ученію Беккера смыслѣ возставалъ противъ современныхъ вѣрованій въ волшебство отецъ Малебраншъ во Франціи (1638—1715 г.) въ своемъ сочиненіи: «Recherche de la verité». Не отрицая возможности чародъйства и злыхъ дълъ, какъ илода внушеній дьявола, Малебраншъ доказывалъ, что царство сатаны разрушено ангеломъ, низвергнувшимъ его въ преисподнюю, откуда онъ не можетъ выйти до конца міра, а также Спасптелемъ, изгнавшимъ князя міра изъ его царства. Дыяволь царствоваль до пришествія Інсуса Христа и царствуетъ теперь тамъ, гдв имя Христа не извъстно; но онъ не имъеть никакой власти надъ тъми, кои возрождены Іисусомъ Христомъ; онъ не можеть даже искушать последнихъ, если Богъ не допуститъ;

но если Богъ и допустить, они могуть его побъдить. Надо презирать дьяволовь, заключаеть Малебраншь, какъ презирають палачей; бояться слъдуеть только одного Бога, только одной Его власти. Du Bois, Histoire du droit criminel, VI, 144; Heppe-Soldan, Geschichte, II, 261.

ощо болье убидить нь измостоятильности вёри из вёдоволю. Томазій подробно разематриваєть принодання ористами в головими доводы въ защиту этой виры и, инспроверки ихъ, доводить
до обсуртя. При этомы опы показываєть, что библіл в римсхов право, на авторитель которыхь нь этомы случай ссытолись,
коск и угрожають наказаніями коликбето и предоскательство,
по конов не какъ пресгупленія, основывающися на договорь съ
тья залонь. Переноси на видовство іздойско-рамскій наказакій,
гакимь образонь, пискально не позаботались твердо доказать д'яйстимуєльность пост'єдниго и сходство его съ гіми проступленіями
которыя этихи наказаніями преслідовались 1).

Новое учаніе Томазіл в его предшественниковь, встрічка голонія и пресмідованія со стороны приверженцень очарато строи идеб, чало-по-налу, однаво, пролягало собі дорогу и завсенивало кредать болбе просвіщенных в учова. Парвий изь законодателей, которий видів голеоу этика поволоровь, биль прусскій король Фридриха І; въ 1706 г. она приказань отраничнов жь Поморанія прецессы пречень ибдьмы. Его превиння Фридриха Впинствик, едеа аступнав на пресметь, объявиль, что убілившись въ недостантахь до онав поры правтиковавшатося процесся прочива підказь, принодащаю часто на проистію крови совершення перанимування вой прагосоры, осуждающіє на спортную калы, продставлять возначать вой прагосоры, осуждающіє на спортную калы, продставлять во-

лого на ученаление. От тёхт поръ, коги процески о ведовечей гр. Пруссів к не прекратились, на случан сокаленій дечезан 1). Принару Пруссія поклідовина вскорі, оточна в двугія навента в пастестью техурарогов; упорийс сохранахись процессы проекть привыть на намациоскимъ государствами Германіи. Ви угодовкочт судебных Авсерія Іспаца І-го 1707 года волиобенно примо приментия, кака престранение, совершаетое съ приот или тайвою помощью дыпола, при чеув валначаются разныя наказанія: - а галаздад до амостом амьтом или стипать су фагодопиля жин соживскіе замине или сомисніє труповъ послі обекцианленія; при полинеботив беза являю социа от циниоломи, смогры на измости преступлина, величина вреда, стопени раскалиля и т. и.,обезглавленію, штрафы, споровождавные изгланівнь, публичных работы; практика, вирочень, редно применяла сожнолів жажака: последнее обычновенно захвилнось обезгласлением 1). Только при Маріа Терезів указали 1740 и 1756 г. престедованію ибдень вы Австрін били положени коноци "). Процессы про-

Г) Сочисийе Томазія ваволискаго правозкримує теологовы и довторову права; на защату первихы вослучаль Синделій, на защиту вторихъ—Карацову. Ото ученіе, правозклашенное су кафедры, привесно автору гонены за Самочій, какъ со стороны духовенства, такъпсю стороны правотельства, оны должень быль бюжать изъ Лейнцага нь Галас, идб продолжаль защищеть стое ученіе. Пожлівное было икомено вы с.І.т. трактитахъ: 1) Thesac incagarales de crimine magiac (Halac, 1701); позме это сочиленіе было издано полужитехь—Ттастатіо de crimine magiac (1753 г.) и 2) Diss. de origine ac progressu inquisitorii contra задак, НаІве, 1713. Перрозовал, Осеобіське, П. 245—252; Мауст, Осеобіське, 643; Wächter, Beiträge, 285—286; Кистаковскій, Учеблика, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Heppe-Soldan, Geschichte, H. 200, 266—267. Bu lipyeekown. Landrecht 1794 г. волиебитво каринтся или каки осплериение решигіознату культа или же важь средство севарженій зругихъ преступменій. Клю при «дравом'я ражудск, гозорить закопъ (\$5 220, 221, 1402), предприметь возбетоми режитозным дъйствік или же упитребыть верш, спредваенных для богослуженія, для идилаго вольсоства, гразыванія мертоккі, выжинывація зладовь в пругихъ подобнихъ Сустрій, того слімуеть сперез польтиться попримень поставленість, из случай поотороны подвергнуть заключению въ поръме вли цухтгаузъ отъ 4 до 8 недъль. Если же виновный предприметь эти суев фрныя дъйствія ради мощеннических или других в носторонних в цълей, то онъ, кромъ положенныхъ наказаній за кражу или обманъ. подвергается заключенію въ крівности или въ цухтгаузів отъ 6 мівсяцевъ до 2 лътъ. Иныя же суевърныя дъйствія, предпринимаемыя сь цёлью обмана публики, угрожаются, независимо оть наказаній обмана, цухтгаузомъ отъ 6 мъсяцевъ до года и публичной выставкой. См. также Jarcke, Handbuch, 64-66.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hoppe Soldka, Goschichte, 269 -271.

<sup>&</sup>quot;) Hoppe-Soldan, Goschichte, II, 275-278. Da Constitutio Cri-

тивъ въдъмъ, какъ единичные случан, продолжались въ Германіи до конца 18 въка; иногда они оканчивались даже смертною казнью, какъ напр. въ Вюртембергъ въ 1746 и въ 1747 гг., въ Вюрцбургъ въ 1749 г., въ Баваріи въ 1775 г. и въ Познани въ 1793 г. 1).

Такимъ образомъ, только въ концѣ 18 в. суевѣріе, жертвой коораго пали сотни тысячъ людей <sup>2</sup>), было ниспровергнуто, по крайней мѣрѣ въ законахъ <sup>3</sup>), и, подорванное еще раньше, оно, очевидно, не могло устоять въ въкъ просвъщенія, отказавшійся отъ безаппеляціонныхъ авторитетовъ и положившій на вѣсы разума всѣ чловѣческія вѣрованія и институты. Только при

тельствамъ надо предполагать дъйствительно дьявольское волшебство и въдовство». См. также Јагске, Наповыское волшебныя другихъ предусматриваются пишь какъ средство особерення другихъ преступленій. Впросерьезной злой волей и составленіе письменнаго договора съ дьяволомъ; первое угрожается тълеснымъ паказаніемъ или изгнаніемъ (иностранцы), второе, какъ богохуленіе, сожженіемъ. Дъло предписывается представлять правителямъ для опредъленія рода паказанія, если по нъкоторымъ непонятнымъ сверхъсстественнымъ обстоятельствамъ надо предполагать дъйствительно дьявольское волшебство и въдовство». См. также Jarcke, Handbuch, II, 63—64. Въ уложеніи 1803 г. (§ 180) волшебныя дъйствія предусматриваются лишь какъ средство совершенія другихъ проступленій—обмана и пр.—п облагаются наказаніями, положенными за сіи послъднія. См. также Jarcke, Handbuch, II, 64; Мауег, Geschichte, 646.

1) Heppe-Soldan, Geschichte, II. 279, 281, 308, 327; Mayer. Geschichte, 643; Wächter, Beiträge, 286.

2) По исчисленію Вольтера цифра осужденныхъ къ смерти мнимыхъ чародъ́евъ превышаєть 100,000 человъ́къ. Woltaire, Commentaire sur le livre des delits et des peines, Oeuvres completes, 1784 г., tome 29, стр. 232; Кистяковскій, Изслѣдованіе о смертной казин, 1867 г., стр. 181.

3) Въ невъжественныхъ умахъ оно еще и до сихъ поръ живеть и иногда разражается крайне печальными послъдствіями; преслъдованіе въдьмъ народомъ, оканчивавшееся подчасъ сожженіемъ, проявлялось въ разныхъ государствахъ Европы и въ 19 въкъ. См. Нерре-Soldan. Geschichte, II, 330—351.

невъжествъ и тымъ, царившихъ въ средніе въка, суевъріе волпебства или ведовства могло не только возникнуть, но и глубоко вкорениться въ сознание общества. Но если невъжество было главнымъ источникомъ суевърія въ средніе въка, то не было недостатка и въ другихъ обстоятельствахъ, которыя на почвъ невъжества играли не послъднюю роль въ дълъ укръпленія суевърія. Сюда принадлежали: а) эгоистическіе или безкорыстные расчеты судей и свидетелей; b) обманы обвиняемыхъ: мужчины нногда переодевались какъ дьяволы и вступали съ женщинами въ связь, подобно тому какъ греки и римляне для удовлетворенія своихъ похотей превращанись въ боговъ; с) пытка: обвиняемые давали признанія въ мнимыхъ преступленіяхъ или подъ непосредственнымъ ея давлепіемъ или же изъ боязни ей нодвергнуться \*); d) ненормальныя психическія состоянія: в'ядымыдушевно больныя или съ разстроеннымъ отъ мазей и другихъ причинъ воображениемъ призраки фантазіп признавали за д'вйствительныя явленія 1).

<sup>\*)</sup> Замвчательно, что вліяніе волшебства распространялось и на самыя мученія пытки. Подвергавшіеся послідней, запасшись иногда какимъ либо талисманомъ-въ видъ клочка бумаги, пергамента, плевы съ какою-либо кабалистической наднисью и съ малымъ кусочкомъ воска, которыхъ прятали въ скрытыхъ частяхъ тела или просто проглатывали, настолько проникались убъжденіемъ въ силъ этого талисмана, что пріобрѣтали бодрость въ перенесеніи мученій, простиравшуюся до того, что смёнлись среди последнихъ. Судын въ отвътъ на это выработали цълое учение о томъ, по какимъ признакамь следуеть узнавать техь, которые прибегали къ волшебству, и какія средства следуєть употреблять, чтобы нарализовать действіе посл'ядняго во время пытки. Въ числ'я таковыхъ, кром'я самыхъ тщательныхъ розысковъ секретныхъ частей тела, рекемендовалась дача слабительнаго, способнаго извергнуть проглоченный талисмань, при чемъ высказывалось полное убъждение, подтвержденное примърами, что съ изъятіемъ талисмана способность въдьмъ переносить мученія немедленно же прекращается. Loiseleur, Les crimes et les peines, 219-221.

<sup>1)</sup> Mayer. Geschichte, 644-645; Heppe-Soldan, Geschiche. I,

## b) Франція.

І. Вогохуленіе. Подъ этимъ именемъ понимали обыкновенно всякое оскорбленіе, направленное противъ Бога, Дъвы Маріи и святыхъ или отрицаніе ихъ свойствъ 1) Согласно каноническому праву различали три рода богохуленія: 1) испосредственное, когда нападали на самоз существо Бога, принисывая последнему свойства, ему не принадлежащія, или отвергая ті, которыя ему присущи, напр. если говорили, что Вогъ несправедливъ, невсемогущъ, жестокъ и т. п.; 2) посредственное, когда оскорбляли личность Бога посредственно, клянясь напрасно и безъ нужды его именемъ, властью, смертью и страданіями І. Христа, его головою или другими членами, его таинствами, или же принисывая тварямъ свойства, принадлежащія только Богу, напр. посредствомъ поклоненія имъ или віры дъ способность ихъ предсказывать будущее; сюда такимъ образомъ входили-педозволенная божба, клятва (Jurement), а также отчасти волиебство и идолопоклонство; 3) оскорбление Дфвы Маріи и святыхъ 2).

Субъектомъ богохульства могли быть не только христіане, но также евреи и невърпые 1).

Вогохульство, не входя въ въдомство церковной юстиціи 2), каралось однако значительными наказаніями. Филиппъ Августь въ 1223 г. назначилъ за богохульство штрафъ въ 20 су п сверхъ того погружение въ воду безъ онасности смерти. Людвигъ Святой сначала приказаль клеймить богохульниковь раскаленнымь желёзомь и прокапывать языки, а затёмь подъ вліяніемь внушеній папы Климента IV, порицавшаго чрезмірную жестокость сихъ каръ въ письмъ отъ 12 Іюля 1268 г. смягчилъ наказаніе, заменивъ его штрафомъ оть 20 до 40 фунтовъ — для богатыхъ, выставкой на часъ къ позорному столбу и шести или восьмидневнымъ содержаніемъ въ тюрьмѣ на хлѣбѣ и водѣ---пля бъдныхъ. 3) Дътямъ отъ 10 до 14 лътъ, совершавшимъ богохуленіе, Людвигь Святой назначиль стченіе розгами, а судьямь, которые будуть изоблечены въ бездействіи въ деле преследованія этого гръха, грозитъ взысканіемъ того же штрафа, который долженъ былъ илатить богохульникъ, при чемъ половина этого штрафа предназначалась для донощика. 4) Ордонансь Филиппа VI Валуа 1329 г., предусматривающій непристойную божбу (le

<sup>418—457.</sup> Кромѣ перечисленныхъ видовъ преступленій противъ религіи сюда относилась и симонія, подъ которой разумѣлась уступка духовныхъ (spirituelle) объектовъ за вещи временной цѣпности,—каравшаяся инфаміей, отлученіемъ, деградаціей и церковными цензурами (München, Das Canonische Strafrecht, 274, 303; ср. Katz. Grundriss, 63—66), но мы пе считаємъ нужнычъ ее здѣсь палагать какъ преступленіе преимущественно противъ дисциплины. слѣд. болѣе спеціальнаго, чѣмъ общаго характера. См. обстоятельное паложеніе этого преступленія у Мünchen'a, іb., 274—315: также Каtz, 1b; Philipps, Lehrbuch. 434—443.

<sup>1)</sup> Muyart de Vouglans, Les lois criminelles de France, 1780 r.. Paris, crp. 93; ero æe, Institutes au droit criminel. Paris. 1768 r., T. I, crp. 314; Jousse, Traité de la justice criminelle de France. 1771 r., Paris, T. III, crp. 260—261; Du Bois. Histoire criminelle. T. VI, 65; Stein. Geschichte des französischen Strafrechts und Processes, 1846 r.. crp. 622.

<sup>2)</sup> Muyart de Vouglans, Institutes, T. I, CTP. 314; ero Re, Les

lois criminelles, 92, 93; Du Bois, Histoire, VI, 65; Jousse, Traité. III, 260.

<sup>1)</sup> Jousse, Traité. III, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Причина изъятія его изъ компетенцій церковныхъ судовъ объясняєтся различно. Loiseleur усматриваетъ ее вѣ томъ, что богохульство не требовало, какъ другія преступленія противъ религій. судей, близко знакомыхъ съ теологіей и искусныхъ въ ея тонкостяхъ; Du Bois же папротивъ эту причину приписываетъ маловажности и распространенности даннаго преступленія. Loiseleur, Les crimes et les peines, 142; Du Bois, Histoire du droit criminel, т. II, 242.

<sup>3)</sup> Du Bois, Histoire, II, 241; Loiseleur, Les crimes et les peines, 142; Tissot, Le droit pénal, 1880 г., tome II., ч. І-я, 396.

<sup>4)</sup> Du Bois, Histoire, II. 241—242; Tissot, Le droit pénal, II, 396.

vilain serment), сопричислявшуюся къ видамъ богохуленія, грозить за нее въ первый разъ выставкой у позорнаго столба, во второй — разрёзомъ верхней губы раскаленнымъ желёзомъ, въ третій — отръзомъ нижней губы бритвой или ножемъ, при чемъ недоносителямъ опредъляется штрафъ. 1) Ордонансъ того же короля 22 февраля 1347 г. отягчаеть наказанія, положенныя въ 1329 г. темъ, что повелеваеть отрезывать во второй разъ верхнюю губу до обнаженія зубовь, въ третій-часть нижней губы, въ четвертый — всю нижнюю губу, въ пятый — весь языкъ, дабы виновный не могъ впредь злословить на Бога, на другихъ 2). Этотъ ордонансъ былъ подтвержденъ въ 1397 и въ 1415 гг.; ордонансомъ этого последняго года Карлъ VI, сохранивъ силу предшествующихъ указовъ о богохуленіи, повелълъ-кромъ того, чтобы виновные въ томъ взносили два фунта яраго воску (cire vierge) или цену его старостамъ и администраціи церквей <sup>3</sup>). Позже Карлъ VI эти наказанія нѣсколько смягчиль; ордонансь его 1420 г., не приводя предшествующихъ, назначаеть за менъе тяжкие виды богохуления въ первый разъ штрафъ отъ 5 до 20 су, во второй — двойной штрафъ, въ третій-тройной, въ четвертый и въ следующіе разы-телесное наказанів по усмотренію судьи; штрафъ долженъ быль идти сеньеру мъста совершения преступления, а не церкви 4). Смягчение это скоро показалось слабостью, и воть въ 1437 г. былъ повторенъ ордонансь 1397 г., подтведждающій самый строгій изъ прежнихъордонансь 1347 г. По указу 1437 г. менъе тяжкие виды богохуленія въ первый разъ караются тюрьмой и штрафомъ, во второй — сюда присоединяется взысканіе въ пользу гошпиталя или церкви фунта воску или эквивалента деньгами; второй

1) Tissot, Le droit pénal, II, 397.

рецидивъ уравнивается съ самыми тяжкими видами преступленія и сообразно съ тімъ карается. 1)

Карлъ VII, убъжденный подобно своимъ предшественникамъ, что богохуленіе--причина несчастій, постигающихъ его королевство, подверждаеть въ 1460 г. прежніе самые строгіе ордонансы, внося, впрочемъ, нъкоторое смягчение; такъ, онъ отмъняетъ разные позорящіе, осрамительные обряды, которые сопровождали выставляемыхъ у позорнаго столба по силъ прежнихъ указовъ, между прочимъпо ордонансу 1347 г., какъ напр. бросаніе въ лицо грязи и другихъ нечистотъ 2). Людвигь XI, приведя въ порядокъ въ 1478 г. законы о богохульствъ и отмънивъ прокалывание языка раскаленнымъ железомъ, повелелъ, чтобы виновные въ первый разъ подвергались заключенію въ тюрьмі въ теченіи дня на хлібі и воді и доставляли свёчу въ пользу церкви; во второй — заключенію въ тюрьмъ на три дня и кромъ того доставляли полфунта воску, въ третій — выставкъ у позорнаго столба, послъ чего преступникъ долженъ быль шествовать въ церковь съ пылающимъ восковымъ факеломъ въ рукъ и тамъ предъ образомъ Богородицы принести публичное покаяніе (amende honorable). Карль VIII усилиль строгость наказаній за богохуленіе; онъ назначиль за последнее въ первые разы денежный штрафъ въ пользу церкви и сеньера, а въ четвертый -- выставку у позорнаго столба и прокалывание языка раскаленнымъ желъзомъ 3). Людвигъ XII въ 1510 г., оп-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tissot, Le droit pénal, II, 397; Loiseleur, Les crimes et les peines, 142—143; cp. Jousse, Traité de la justice criminelle, 1771, T. III, crp. 262.

<sup>3)</sup> Tissot, Le droit pénal, II, 397-398.

<sup>4)</sup> Tissot, тамъ же, 398.

<sup>1)</sup> Tissot, Le droit pénal, II, 398.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tissot, Le droit pénal, II, 398—399; cp. Jousse, Traité, III, etp. 262, 263; Loiseleur, Les crimes et les peines, 142.

<sup>3)</sup> Tissot, ibid., 399. Кажется, что приведенныя паказанія за богохуленіе. опредёленныя въ ордонансахъ XIV и XV вв., не строго примѣнялись; многое представлялось усмотрѣнію судей; по словамъ криминалиста этого времени Bouseiller, богохуленіе въ это время каралось штрафомъ, выставкой у позорнаго столба въ теченіи трехъ дней съ ярлыкомъ, на которомъ было обозначено преступленіе столь большими буквами, что каждый могъ это прочесть, и затѣмъ изгнаніемъ пзъ провицціи. Du Bois, Histoire, V, 219, 238; Stein, Ge-

редёливъ за богохульство въ первый и послёдующіе разы до 5-го штрафъ, возраставшій въ арпеметической прогрессіи, назначиль за богохуленіе въ 5 разъ, кромё штрафа, наказаніе ошейникомъ (la peine du carcan) съ позорящими обрядами; въ шестой отрёзъ верхней губы, въ седьмой отрёзъ нижней губы и, наконецъ, въ восьмой отнятіе яаыка; при несостоятельности къ взносу штрафа виновный подвергался заключенію въ тюрьмё до уплать послёдияго. 1)

Людвигь XIV въ эдиктв 1651 г., запрещающемъ хулить или оскорблять имя Божіе, Дввы Маріи и святыхъ, повториль наказанія Людвига XII. <sup>2</sup>) Въ 1666 г. 30 іюля онъ издаль новый эдикть, въ которомъ признавая, что ничто не можеть более привлечь на его особу и государство Божье благословеніе, какъ соблюденіе святыхъ заповёдей и строгое наказаніе тёхъ, которые хулять и всуе произносять святое имя Божье, и находя, что, не смотря на эдикть 1651 г., это преступленіе по безнаказанности его продолжаеть господствовать во всёхъ его провинціяхъ, подтверждаеть ордонансы своихъ предшественниковъ и свой эдикть. За менёе тяжкіе виды богохуленія, а именно—за поношеніе имени Божьяго и произнесеніе оскорбительныхъ словъ противъ Богородицы и святыхъ, <sup>3</sup>) онъ назначаеть тё же самыя наказанія, которыя были установлены Людвигомъ XII, а болёе тяжкіе его виды, которые принадлежать къ высшему роду невёрія, такіе, какъ отрые принадлежать къ высшему роду невёрія, такіе, какъ отрые принадлежать къ высшему роду невёрія, такіе, какъ от

schichte des französischen Strafrechts und des Processes, Basel,

рицаніе благости и величія Божія, онъ повелёль по усмотрёнію судей карать высшими наказаніями, смотря по ихъ тяжести; при этомъ недонесеніе о богохуленіи въ теченіи 24 часовъ угрожается штрафомъ въ 300 фунтовъ и болёе тяжкими карами въ случав надобности. ¹) Въ судебной практикв въ числёсихъ произвольныхъ наказаній за тяжкіе виды богохуленія встрёчаются—сожженіе заживо, повёшеніе, послё чего тёла превращались въ пенелъ, прокалываніе языка раскаленнымъ желёзомъ, затёмъ вёчныя галеры, публичное покаяніе предъ главными воротами Парижской церкви, карканъ, веревка на шев, горящій факель въ рукахъ съ ярлыками спереди и сзади, гдё было надписано: гнуспый богохульникъ. Сочиненія, заключавшія такія богохуленія, сожигались рукою палача; процессь по поводу послёднихъ иногда вчинали и послё смерти виновныхъ для опозоренія ихъ памяти ²).

<sup>1846,</sup> crp. 506.

1) Tissot le droit penal, II, 399-400; Jousse, Traite, III, 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jousse, Traité, III, 264; Code penal ou recueil des principales ordonnances, edits et declarations sur les crimes et delits, Paris, 1765 r., crp. 5—6; cp. Du Bois, Histoire, VI, 65—66.

<sup>3)</sup> Къ менъе тяжкимъ видамъ богохулелія М. de Vouglans относить богохуленія простыя. т. е. такія, которыя заключаются въ оскорбительныхъ выраженіяхъ, въ божбахъ или клятвахъ, произпесенныхъ въ гиъвъ или въ порывъ волненій, хотя бы они были неоднократны и совершены по привычкъ М. De Vouglans, Institutes, 315.

<sup>1)</sup> Code pénal, стр. 6 и сл.; Muyart de Vouglans, Institutes, 315—316. Его же Les lois criminelles de France. Paris, 1780 г., стр. 95: Loiseleur. Les crimes et les peines, 142—143; Du Bois Histoire, VI, 66; Tissot, Le droit pénal, II, 401—401. Къ болѣе тяжкимъ виновникамъ богохуленія Вугланъ, на основаніи декларації 1666 и 1757 гг., относитъ также атенстовъ, или тѣхъ, которые не вѣрятъ въ существованіе Бога, деистовъ, или тѣхъ, которые признаютъ существованіе Бога, но отвергаютъ его вмѣшательство въ дѣла сего мира а также необходимость оказанія ему поклоненія, тенстовъ, или тѣхъ, которые вѣрятъ въ существованіе Бога мстителя и мздовоздателя, но признаютъ только естественный законъ и отрицають откровеніе, политеистовъ, или тѣхъ, которые допускаютъ многихъ боговъ, таковы идолопоклонники, наконецъ — толерантистовъ, которые допускаютъ безразлично всѣ роды религіи. М. de Vouglans, Les lois criminelles, 98.

<sup>2)</sup> М. de Vouglans, Institutes, 315: Jousse, Traitè III, 265, 266. Согласно эдикту 1666 г. рыцарь Барръ, котораго процессъ вызвалъ энергическую защиту несчастнаго со стороны Вольтера, за пѣніе неприличныхъ иѣсенъ, оскоро́нтельныхъ для Дѣвы Маріи и святыхъ, былъ въ 1766 году обезглавленъ, послѣ того какъ у него отрѣзали языкъ, и затѣмъ трупъ его былъ сожженъ и пепелъ развѣянъ вѣт-

II. Лэкеприсяга. Подъ джеприсягой (parjure) вообще нонимали клятву, данную въ подтверждение лжи, или нарушение того, что клятвенно объщались исполнить: въ отличіе оть нея божбой (jurement) называли просто призываніе имени Божія всуе; нослідняя не подлежала человъческой юстицін; она входила въ кругь тыхъ дъяній, qui habent deum ultorem; первая же, если клятва давалась на судь, какъ оскорбительная въ одно и тоже время для Вога, судьи и той стороны, противъ которой были направлены показанія, считалась особенно тяжкой и спеціально пормировалась законами 1). При этомъ не всякая судебная присяга подлежала наказанію: присяга обвиняемыхь, какъ лиць запитересованныхъ въ ходъ дъла на судъ и потому склопныхъ искажать истину, считалась достойной лишь кары Вожіей, а не земнаго наказанія <sup>2</sup>). Главнымъ образомъ карадась лжеприсяга свидетелей и какъ лицъ, не заинтересованныхъ въ искажении истины, и воть она-то и служила по преимуществу предметомъ законодательных в определеній. При этомъ составъ преступленія признавался какъ тогда, когда свидетель съизначала давалъ ложныя новазанія на судь, такъ и тогда, когда онъ отрекался отъ прежде данныхъ или измёналъ ихъ въ существенныхъ чертахъ 3). Субъектами

преступленія могли быть не только христіане, по также евреи и язычники, ложно присягавніе на судів 1). Людвить Святой, согласно съ канитуляріями Карла Великаго, назначиль за лжеприсягу тілесныя наказанія, а именно отсівченіе руки, кромів карть, опреділявшихся церковью 2). По ордонансу короля Карла VII 1452 г. тоть, кто совершаль лжеприсягу, присуждался къ пронявольному штрафу и къ уплатів убытковъ 3). По ордонансу Франциска I-го 1531 г. лжесвидівтельство на судів угрожается смертною казнью. Законть не дізаеть разницы въ наказуемости лжесвидітельства въ уголовныхъ и гражданскихъ дізахъ, но судебная практика въ виду боліте вредныхъ послітдствій лжесвидітельства въ первомъ случать карала его строже, чёмъ во второмъ 4).

Наказаніе, объявленное ордонансомъ 1531 г., хотя и было подтверждено нѣкоторыми послѣдующими законами, но на самомъ дѣлѣ смертная казнь примѣнялась большею частью лишь въ уголовныхъ дѣлахъ, въ которыхъ лжеприсяга влекла за собою осужденіе на смерть подсудимаго. Обыкновенное же наказаніе было—галеры для мущинъ, изгнаніе для жепщинъ, въ обоихъ случаляхъ съ публичнымъ показніемъ, а иногда довольствовались и безчестящими наказаніями <sup>5</sup>). Подстрекатели къ лжеприсягѣ, склопявшіе свидѣтелей показывать ложь или скрывать истину, подлежали тѣмъ же наказаніямъ, какъ и эти послѣдніе <sup>6</sup>). Наказаніе лжеприсяги исключалось: 1) если утверждали фактъ,

ромъ, вмѣстѣ съ трупомъ сожженъ былъ ручной философскій лексиконъ, найденный въ библіотекѣ Барра Tissot. Le droit penal. II. 401; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 97. 97: ср. Loiseleur. Les crimes et les peines, 231—232. Предоставленіе судамъ нѣкоторато произвола въ опредѣленіи наказанія за богохуленіе позволило Парижскому нарламенту установить различіе между богохуленіемъ противъ самого Божества и святыхъ, между богохуленіемъ, совершеннымъ злонамѣренно и по духу невѣрія, и богохуленіемъ, учиненнымъ въ пьянствѣ, по грубости, но мѣстной привычкѣ, особенно когда виновный скоро отрекался и истяпно каялся. М. de Vouglans Les lois criminelles. 96; ср. Jousse. Traité. 266, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) M. de Vouglans, Institutes. crp. 316, 451: ero me Les lois criminelles, crp. 93, 260; Jousse, Traite. III, 836.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. de Vouglans, Institutes. 316, 451; ero æe. Les lois criminelles, 261; Jousse, Traité, III, 839.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, Institutes, 451; ero me, Les lois criminel

les, 263; Jousse, Traité, III, 425, 426, 836; IIélie, Theorie du code penal. 1863 r. 1V, 488.

<sup>1)</sup> Jousse, Traité, III, 836.

<sup>2)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 263.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jousse, Traite, III, 838: Muyart de Vouglans, Les lois criminelles, 261.

<sup>4)</sup> M. de Vouglans, ib.; Stein, Geschichte, 628.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles. 264. 265; Hélie, Theorie, IV, 518; cp. M. de Vouglans, Institutes, 451; Jousse, Traite, III, 837—839.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 265; Jousse, Traité, III, 840.

считая его истиннымъ, хотя бы по догадкъ; 2) если давали присягу недобровольно, напр. по приказанію высшаго, или же въ силу угрозъ, насилій; 3) если давали ложное утвержденіе имснемъ другаго въ качествъ уполномоченнаго; въ этомъ случат карался только тоть, кто даль порученіе; 4) въ случай невёдёнія или ошибки въ правъ или невъдънія факта, если только оно не было грубымъ. Джеприсяга, данная въ гнёве, въ порыве волненія, поднежала уменьшенному наказанію. При клятвонарушеніяхъ, т. е. при нарушеніяхъ того, что клятвенно объщались исполнить, обстоятельствами, исключающими наказуемость, признавались: 1) случаи фактической или легальной невозможности сдержать клятву; 2) когда объщали сдълать запрещенное или противъ добрыхъ нравовъ; 3) случан освобожденія отъ даннаго объщанія той стороной, которой обязались что либо сдёлать; 4) случаи, когда клятва была исторгнута насиліемъ или угрозами и 5) когда вещь, которую объщали, представляла интересъ только для TOTO, KTO GAND KARTBY 1).

III. Нарушеніе права убъжища. Ограниченія права убъжища, начавшіяся въ прежній періодъ, теперь постепенно росли. Они распространялись не только на такъ наз. религіозныя мѣста, но и на святыя. Мѣста религіозныя, подъ которыми разумѣлись окруженныя стѣнами постройки и земли, принадлежавшія служащимъ культу, вообще были лишены права убѣжища; только по исключенію, вслѣдствіе спеціальной привиллегіи, предоставленной королемъ, на нихъ это праьо распространялась. Что же касается мѣстъ святыхъ, т. е. такихъ, которыя были посвящены христіанскому культу, и именно церквей, капеллъ и кладбищъ, то и они не пользовались привиллегіей убѣжища безусловно; отсюда были исключены слѣд. преступленія: 1) святотатство, т. е. похищеніе вещей священныхъ, освященныхъ или служащихъ для богослуженія или же причиненіе насилія кому либо въ святомъ мѣстѣ; 2) разбой съ оружіємъ или въ засадѣ на большой до-

рогъ и 3) поджоги въ видъ ремесла домовъ, а также истребленіе поствовъ и виноградниковъ 1). На остальныя преступленія право убъжища святыхъ мъстъ распространялось, но свътская власть имъла право требовать въчнаго изгнанія виновниковъ пъкоторыхъ изъ нихъ, напр. убійства. На основаніи учрежпеній Св. Людвига такіе преступники могли оставаться подъ зашитой церкви 8 дней, а на 9-й день они должны были или предаться въ руки правосудія или же претерпъть изгнаніе 2). Постепенно ограничиваемое закономъ и судебной практикой право убъжища было почти отмънено ордонансомъ Франца І 1539 г.; последній предоставиль судьямь право арестовывать обвиняемаго всюду, не исключая и святыхъ мъстъ, съ условіемъ эвентуальной выдачи последняго, коль скоро таковая будеть признана законной. Обязательность выдачи арестованнаго судомъ преступника коментаторами закона была признана въ случаяхъ неважныхъ преступленій, а также-принадлежности подсудимаго компотенцін духовныхъ судовъ 3).

IV. Святотатство. Этимъ именемъ вообще называли всякую профанацію священныхъ вещей, мъстъ и лицъ 4). Въ частности сюда входили: 1) профанація священныхъ или посвященныхъ Вогу вещей. Подъ священными вещами М. de Vouglans разу-

<sup>1)</sup> Jousse, Traité III, 840—842.

<sup>1)</sup> Du Bois, Histoire, II, 243—245. Святыя мѣста, кромѣ того, по силѣ законовъ Лудвига Святаго, не избавляли преступника. нашедшаго въ нихъ прибѣжище, отъ обязанности уплатить выкупъ за свою жизнь и члены, если онъ передъ тѣмъ съ цѣлью избѣжанія 
этой обязанности добровольно подвергался тюремному заключенію. 
Право убѣжища только тогда на него распространялось со всѣми привиллегіями, когда духовенство взносило за него слѣдуемый съ 
него выкупъ. Du Bois, ibid., 245.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Bois, Histoire, II, 245, 246.

<sup>3)</sup> Du Bois. Histoire, II, 246, 617. 618; Bulmerincq, Asylrecht, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Jousse, Traité, IV, 95—98; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 116; Stein, Geschichte. 621; Du Bois, Histoire, VI, 63, 64; Tissot, Le droit, pénal, τ. II, 406.

мъсть преимущественно тапиства церкви и нъкоторые предметы, къ нимъ непосредственно отпосившіеся, какъ напр. Святые Дары, муро, кунель крещенія. Профанаціи тапиствъ и непосредственно принадлежавшихъ къ нимъ вещей, такія какъ апабантизмъ, совершение литургии безъ чина священника, двукратное причащение въ одинъ и тоть же день, бракъ священнослужителей, раскрытіе испов'яди посл'ядними, обольщеніе испов'ядникомъ исповедуемой, тонтаніе ногами Святыхъ Даровъ, мура или употребленіе ихъ для гнусныхъ или суевърныхъ целей, оскверненіе купели и т. и., считались особенно тяжкимъ видомъ святотатства и карались обыкновенно смертною казнью, большею частьюсожжениемъ, куда присоединяли отсъчение руки, публичное покаяпіе и конфискацію 1). Впрочемъ, обольщеніе испов'ядникомъ испорымуемой хотя считалось достойнымы сожженія заживо, по большею частью каралось повъшениемъ, за которымъ уже слъдовало сожжение трупа, а иногда, особенно въ случаяхъ недостаточности доказательствъ, что обольщение было совершено въ самомъ трибуналъ покаянія, ограничивались и телесными наказаніями <sup>2</sup>).

Къ вещамъ, посвященнымъ Богу, согласно Вуглану, слъдуетъ отнести вообще вещи, предназначенныя для богослуженія, и прежде всего святые сосуды—чаши, дароносицы, дискосы, затъмъ изображенія, посвященныя Богу и святымъ, наконецъ—остальныя принадлежности культа, каковы—ризы или облаченія священниковъ, антиминсы, напрестольныя пелены, кадила и т. п. <sup>3</sup>). Профанація вещей этого послъдняго рода, напр. раз-

битіе изъ презрѣнія къ религіи священныхъ сосудовъ, крестовъ и т. п., вообще надругательство надъ ними эдиктомъ Карла IX 1561 г. угрожается смертною казнью <sup>1</sup>); согласно же эдикту 1682 г. смертная казнь назначается лишь за тѣ дѣйствія, которыя сопровождались нечестіемъ и суевѣріемъ (l'impieté et la superstition) или же взломомъ <sup>2</sup>). Судебная практика еще болѣв внесла ограниченій въ опредѣленіе смертной казни; при смягчающихъ вину обстоятельствахъ, таковыхъ какъ незрѣлый возрастъ, аффектъ и т. п., смертная казнь замѣнялась простыми тѣлесными наказаніями или безчестящими, публичнымъ покаяніемъ и вѣчнымъ изгнаніемъ <sup>3</sup>).

2) Похищеніе священныхъ пли посвященныхъ Богу вещей. Похищеніе вещей, посвященныхъ Богу, такихъ какъ ризы, кадила и т. п., наказывалось обыкновенно галерами или въчнымъ изгнаніемъ сообразно обстоятельствамъ дъла, какъ то—возрасту, положенію лица или цънности вещи; похищеніе же священныхъ вещей, а также чашъ, дискосовъ, дароносицъ каралось смертною казнью; послъдняя слъдовала и за нохищеніе вещей, посвященныхъ Богу, если только оно сопровождалось взломомъ, сдъланнымъ въ церкви 4). Похищеніе же вещей неосвященныхъ, совершенное въ церквяхъ, согласно декларація 1724 г. влекло какъ для главныхъ виновныхъ, такъ и для ихъ соучастниковъ и пособниковъ, если это были мужчины, временное или въчное

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 116, 117; Jousse, Traité, IV, 99; Du Bois, Histoire, VI, 64; Loiseleur, Les crimes et les peines, 226. Въ Нидерландахъ обыкновеннымъ наказаніемъ святотатства также была смертная казпь—въ видъ сожженія, повѣшенія, отсѣченія головы и даже растерзанія дикими звѣрьми. Loiseleur, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 117; Tissot, Les droit pénal, tome II, 407, 408; cp. Jousse, Traité, 1V, 101, 102.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 117, 118 n 292. Ab-

торъ въ названныхъ мѣстахъ дастъ два, другъ друга нсключающія опредѣленія посвященныхъ Богу вещей; мы приняли то, которое намъ представляется болѣе отвѣчающимъ его же изложенію; ср. Jousse. Traité, IV. 95—101.

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, ib., 118; Jousse, ib., 100; Tissot, Le droit penal, tome II, 408.

<sup>2)</sup> M. de Vouglans, ib.; Loiseleur, Les crimes et les peines, 226.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, ib., 118; Jousse, ib., 100, 101.

<sup>4)</sup> Jousse, Traité, IV, 102; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 292. Смертная казнь за похищение святыхъ сосудовъ — чашъ, даропосицъ и дискосовъ обыкновенно назначалась въ видъ повъшения. М. de Vouglans, ibid.

заточеніе на галеры, а если женщины, то клейменье и временное заключеніе въ смирительный домъ <sup>1</sup>). Похищеніе вещей священныхъ изъ неосвященныхъ мѣстъ каралось, согласно Жусу, галерами или вѣчнымъ изгианіемъ <sup>2</sup>).

3) Профанація церквей, которая могла быть совершена разными способачи, какъ-то -- сожженіемъ или разрушеніемъ церквей, разграбленіемъ или расхищеніемъ ихъ украшеній, пом'вщеніемъ въ нихъ ложныхъ мощей, пролитіемъ крови, погребеніемъ въ нихъ еретиковъ или другихъ отлученыхъ, оскверпеніемъ ихъ, оскорбленіемъ въ нихъ лидъ, посвятившихъ себя культу, прерваніемъ богослуженія или вообще всякимъ фактомъ неуваженія къ церкви <sup>3</sup>). Эдиктами Карла IX 1571 и 1572 гг. была назначена политическая смерть тымь, кто, нользуясь смутами, посягаль на разрушение церквей и капеллъ 4). Убійства, учиненныя въ церкви, карались всегда смертною казнью; за нанесение ранъ слъдовали произвольныя наказанія; последнія постигали также всякія покушенія и оскорбленія, направленныя противъ лицъ, посвятившихъ себя культу, если только они не сопровождались смертью потериввшаго; наказанія увеличивались, если преступленіе было учинено во время богослуженія, особенно-совершенія потериввшимъ евхаристіи, а также когда оно было направлено на епискона 5).

Нарушеніе богослуженія, если оно происходило публично и сопровождалось скандаломъ, требовавшимъ прерванія литургін или пропов'їди, ордонансомъ 1670 года было причислено къ категоріи королевскихъ случаевъ (Les cas royaux), каразшихся

болье или менье жестоко, смотря по обстоятельствамъ 1). Простые факты неуваженія къ церкви, не сопровождавшіеся прерваніемъ богослуженія, какъ напр. личныя перебранки, вызывающія шумъ, пеприличныя позы, прогулки, заключеніе торговыхъ сдёлокъ и другихъ частныхъ дёлъ, вывёшиваніе объявленій, касающихся свётскихъ дёлъ, приклепваніе театральныхъ афишъ къ церковнымъ воротамъ, представленіе зрёлищъ и т. и., хотя также занимали мёсто въ ряду святотатствъ, но наказывались снисходительнёе, смотря по природё случаевъ—штрафами, тюрьмой, а иногда и безчестящими наказаніями, независимо отъ духовныхъ цензуръ 2).

4) Профанація труповъ и гробниць. Это преступленіе могло быть совершено разными способами—вырываніемъ труповъ изъ земли или извлеченіемъ ихъ изъ гробовъ съ анотомическими или другими цѣлями, расхищеніемъ покрывавшей ихъ одежды, разрушеніемъ гробницъ или ихъ эпитафій, орнаментовъ, воспренятствованісмъ погребенію мертваго тѣла, насиліемъ надъ трупомъ въ видѣ причиненія ударовъ, ранъ или отрѣзанія его частей з). Если эти дѣянія совершались въ церкви или на кладбицѣ—въ мѣстахъ святыхъ, то преступленіе считалось болѣе тяжкимъ и случаи воровства карались смертной казнью или галерами; наказаніе усиливалось, когда преступленіе сопровождалось

<sup>1)</sup> M. de Vouglans. ibid., 304, 305; Jousse. ibid., 103, 104.

<sup>2)</sup> Jousse, Traité. IV, 104

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles. 119: Jousse, Traite, IV, 96-98, 104, 105, 150.

<sup>4)</sup> M. de Vouglans. ibid., 120.

<sup>5)</sup> Jousse. Traité, IV, 908, 99, 104. Согласно эдикту 1682 г., въроятно. и эти виды святотатства карались смертною казнью, если они были соединены съ нечестіємъ и суевъріємъ.

<sup>1)</sup> Jousse, Traite. IV, 150; M. de Vouglans. Institutes, т. I, 321; его же, Les lois criminelles. 129. Нарушеніе богослуженія, совершенное въ капеллъ частнаго лица. а не въ церкви, изъ категоріи королевскихъ случаевъ исключалось. Jousse, ibid.

<sup>2)</sup> M. de Vouglans, Institutes, I. 321; его же, Les lois criminelles. 364: Jousse. Traité, IV, 97, 105. Не оставалось безъ наказанія неуваженіе къ культу и въ формѣ парушенія порядка религіозныхъ процессій разпыми способами—напр. выстрѣлами изъ огнестрѣльныхъ оружій, учиненіемъ скандала. насилія и т. п; преступленіе каралось обыкновенно штрафами, къ которымъ присоединялось въ болѣе тяжкихъ случаяхъ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ публичное покаяніе. М. de Vouglans, Les lois criminelles, 371.

<sup>3)</sup> Jousse. Traité. III, 666; M. de Vouglans, Institutes, I, 322.

насиліємъ или взломомъ <sup>1</sup>). Вообще наказаніе даннаго преступленія не могло быть ниже изгнанія, къ которому прибавлялось бичеваніе и клейменіе, когда преступленіе осложнялось воровствомъ, и еще публичное показніе, когда дѣяніе было предпринято съ намѣреніемъ оскорбить знатные дома <sup>2</sup>).

5) Похищеніе и обольщеніе монахинь. Посліднее возводилось на степень святотатства, во 1-хъ, потому, что представлялось посягательствомъ на лица, носвященныя Богу, а во 2-хъ, потому, что выражало собою профанацію монастырей въ видів нарушенія монастырскихъ оградъ 3). Обыкновеннымъ наказаніемъ за это преступленіе была смертная казнь; обольщенная же, если не чужда была вины, подвергалась каноническимъ наказаніямъ 4).

V. Epeco. Подъ именемъ ереси, какъ уголовнаго преступленія, разумѣлось открытое и упорное отрицаніе догмы католической религіи 1). Отсюда еретиками признавались тѣ, кто, исповѣдуя мнѣнія, противныя догматамъ церкви, проповѣдывалъ ихъ или сообщалъ другимъ въ формѣ слова или письма 2). Субъектами ереси вообще могли быть только тѣ, кто родился въ нѣдрахъ христіанской церкви; поэтому іудеи, язычники и магометане не признавались еретиками, ибо они не христіане 3).

нія, изъ конхъ первое по ордонансамъ Франциска І-го І539 г. и Людвига XIV 1657 г. каралось политическою смертью, если виновный быль свѣтскій, лишеніемъ права бенефиціи и произвольнымъ штрафомъ, если онъ былъ духовный, а послѣдніе два—отлученіемъ, лишеніемъ права бенефицій, штрафами, тѣлесными или безчестящими наказаніями—смотря по обстоятельствамъ и потому—къ средѣ мірянъ или духовныхъ принадлежалъ виновный (М. de Vouglans, Les lois criminelles, 125, 126; Jousse, Traite, IV, 112—114), согласно сказанному выше нашему разсмотрѣнію не нодлежатъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jousse, Traité, III. 666, 667; cp. M. de Vouglans. Institutes, I, 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 124: Tissot. Le droit penal, tome II. 408.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 116, 130; Jousse, Traité, IV, 98.

<sup>4)</sup> M. de Vouglans. Les lois criminelles. 130: Jousse, Traité, III. 713, 714. Къ видамъ святотатства M. de Vouglans причисляеть также сокрытіе мертвых в тыль бенефиціантов в (Recelement des corps morts des beneficiers) съ цълью тайной узурпаціп бенефицій, а также симонію и конфидансь. Симоніей онъ называеть незаконное соглашеніе. посредствомъ котораго продають или покупають за деньги или цѣною чего либо другаго какую либо духовную вещь (quelque chose spirituelle), каковы-таинства, молитвы, дары Божіи, церковныя функціи пли даже бенефиціи; confidence же совершается тогда, когда духовный получаеть бенефицію съ объщаніемъ передачи ея послъ извъстнаго времени другому лицу или съ условіемъ, что предшественникъ (resignant) или назначающій на м'ьсто (collateur) или это другое лицо будуть пользоваться бенефиціями или частью ихъ въ теченіи условленнаго времени. Различіе между симоніей и сопfidence, такимъ образомъ, по словамъ Вуглана, заключается въ томъ. что последнее есть собственно мена между духовнымъ и духовнымъ. тогда какъ первая--мъна свътскаго съ духовнымъ: наказание впрочемъ одинаковое. M. de Vouglans, Les lois criminelles, 124-125: см. также Jousse, Traite IV, 110, 111. Но всь эти три преступле-

<sup>&#</sup>x27;) Jousse, Traite, III, 465; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jousse, Traité, III, 465.

<sup>3)</sup> Jousse, ib. Впрочемъ, нехристіане подлежали уголовной отвътственности и слъдовательно могли подвергаться карамъ еретиковъ, когда они, во 1-хъ, подстрекали католиковъ принять ихъ религію, во 2-хъ, когда отправляли публично свой культъ вопреки запрещеніямъ закона и въ 3-хъ, когда впадали въ заблужденія, общія съ заблужденіями еретиковъ, напр. отрицали единство Божіе. его всемогущество и т. п. Jousse, Traité, III, 466. М. de Vouglans къ сретикамъ относитъ всёхъ, отрицающихъ догмы католической религін. безь различія—родились ли они въ христіанской или нехристіанской религіи. Однако, онъ не считаеть нужнымъ приводить законоположенія противъ язычниковъ и магометанъ, такъ какъ эти секты, говоритъ онъ, сделались совершенно чужды намъ съ тъхъ поръ, какъ короли утвердили католическую религію и запретили отправление всякаго другаго культа; онъ цитируетъ только законы противъ евреевъ, а именно указъ Филиппа Августа 1394 г. и эдиктъ 1685 г., повел вающіе изгонять евреевт, какъ враговъ христіанства, изъ королевства, причемъ эдикть 1685 г. грозить лишеніемъ жизни и конфискаціей имущества тімь изъ нихъ, которые

Старое наказаніе ереси — сожженіе прыктиковалось иногда и въ этотъ періодъ, а именно въ эпоху распространенія кальвинизма при короляхъ Францискъ I, Генрихъ II, Францискъ II и Карль IX 1). Виновный въ ороси, одътый въ пропитанную сфрой рубаху, приводился къ костру съ факеломъ въ рукф н прикрыплялся къ висёдицё желёзной цёнью; иногда къ этому наказанію присоединялись публичное покаяніе и отстиеніе руки 2). Соучастники ереси, дававшіе пріють или оказывавшіе защиту, помощь еретикамъ, обыкновенно наказывались въчнымъ изгнаніемъ и конфискаціей, а иногда следовали и произвольныя наказанія 3). Смерть еретика, согласно каноническому праву, не прекращала преследованія; погребать ихъ на католическихъ кладонцахъ эдиктомъ 1606 г. было запрещено и если это случалось, то трупы ихъ вырывали, а виновныхъ въ нарушеніи запрещенія подвергали штрафу въ 1000 фунтовъ въ пользу церкви 4). Въ 16 стольтіи, особенно во второй половинъ, замвчается смягчение наказаний ереси; усиъ-

хи просвъщенія внушили мысль въ это время предоставить заботу судить и осуждать еретиковъ одной церкви безъ участія свътской власти; осуществленіе этой мысли значительно затрудняло осужденіе на смерть и число случаевъ смертныхъ казней должно было сократиться. Изъ указовъ, благопріятныхъ терпимости въ это время, несомнѣнно первое мѣсто принадлежитъ знаменитому Нантскому эдикту 1598 г., вышедшему при Генрихѣ IV. Вотъ два главныя его положенія: 1) протестанты пользуются правомъ публичнаго отправленія культа въ мѣстахъ, опредѣленныхъ эдиктомъ; 2) протестанты правоспособны къ занятію всѣхъ должностей и положеній; но они могутъ содержать публичныя школы только въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ дозволено публичное отправленіе ихъ религіи 1).

Эдикть Нантскій, какъ изв'єстно, быль отм'єнень Людвигомъ XIV въ 1685 году; за этимъ эдиктомъ последовалъ рядъ другихъ въ томъ же духъ, изъ коихъ наиболъе важными были деклараціи 1686 и 1724 гг. Воть какимъ образомъ этими законами, особенно последнимъ, было определено положение протестантовъ, а также отчасти и последователей другихъ культовъ. 1) Собранія для отправленія иныхъ культовъ, кром'в католической религіи, были эдиктомъ 1685 г. и деклараціей 1724 г. запрещены вездъ, не исключая замковъ и частныхъ домовъ, подъ угрозой въчныхъ галеръ для мужчинъ, бритья и въчнаго тюремнаго заключенія для женщинъ съ присоединеніемъ конфискаціи имуществъ въ обоихъ случаяхъ; эти наказанія переходили въ смертную казнь, если собраніе было вооружено <sup>2</sup>). 2) Служители чужихъ культовъ деклараціями 1686 и 1724 гг. за созывъ собраній, за отправленіе въ нихъ какихъ либо функцій, даже за одинъ факть вступленія въ королевство, пребыванія въ немъ безъ письменнаго разрішенія короля угрожались смертною казнью 3). 3) Дававшіе имъ приста-

въ теченіи мѣсяца не оставять территоріи королевства, за исключеніемъ нѣкоторыхъ мѣстъ, гдѣ въ силу особыхъ концессій они сохраняли свое пребываніе. М. de Vouglans, Les lois criminelles, 104: Jousse, Traité, III, 469.

¹) Jousse, Traité, III, 408; Paul Viollet. Précis de l'histoire du droit français, 1884 г., 291; Loiseleur, Les crimes et les peines, 226. При тѣхъ же короляхъ ересь была сопричислена къ категоріи les саз гоуаих; это сопричисленіе было перенесено и въ ордонансъ 1670 г. М. de Vouglans, ib.. 108.

<sup>2)</sup> Loiseleur, Les crimes et les peines, 226.

<sup>3)</sup> Ордонансь Франциска I-го 1534 г. грозить тёмъ, которые будуть укрывать завёдомыхъ еретиковъ Лютера, чтобы избавить ихъ изъ рукъ власти, тёми же наказаніями, какъ и симъ послёднимъ, а ордонансъ 1540 г, запрещая подданнымъ оказывать названнымъ еретикамъ или ихъ соучастникамъ какую либо помощь неносредственную или посредственную и повелёвая допосить на виновныхъ суду, назначаетъ нарушителямъ сего закона наказанія, положенныя въ соотвётственныхъ статьяхъ за оскорбленія Его Величества. Jousse, Traité, III, 470, 471.

<sup>4)</sup> Jousse, Traité III, 468.

<sup>1)</sup> Paul, Viollet, Précis, 291, 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 109; Jousse, Traité, III, 474.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Эдикть 1685 г. повелёль всёмь служителямь протестантской

нише, помощь, вступавшіе съ ними въ сношенія, хотя бы посредственныя, карались по силь техъ же указовъ, независимо оть конфискаціи имущества, мужчины — візчными галерами, а женшины -- бритьемъ и въчнымъ заключеніемъ 1). 4) Вновь обрашенные въ католическую религію, отказывавшіеся въ состояніи бользни принять последнія таинства и объявлявшів, что они готовы умереть въ протестантской религи, какъ отрекшиеся отъ истинной религіи—relaps, подвергались въ случав выздоровленія по деклараціямъ 1686, 1715 и 1724 гг. візчному изгнанію съ конфискаціей имущества, которая въ провинціяхъ, гдв она не попускалась, заменялась штрафомъ не мене половины ценности имущества; въ случай смерти виновныхъ-процессъ пропояжался, намять ихъ осуждалась, а имущество конфисковалось<sup>2</sup>). 5) Тъ же, которые, присутствуя при больномъ, ръшались увъщевать его возвратиться въ прежнюю религію, осуждались по силв тъхъ же законовъ-мужчины-на галеры, а женщины-на заключеніе, временное или вѣчное по усмотрѣпію судей 3). 6) Ропителямь, а также опекунамь и попечителямь указами 1685 и 1724 гг. было запрещено давать детямъ и несовершеннолетнимъ свое согласіе на бракъ въ чужихъ странахъ безъ явнаго позволенія короля, и если они нарушали это запрещеніе, то подвергались -- мужчины ввинымъ галерамъ, а женщины -- вви-

религін, если они не обратятся въ католичество, оставить королевство подъ угрозой паказанія галерами, а декларація 1686 г. назначила смертную казнь тімь изъ нихъ, которые безъ письменнаго позволенія короля останутся въ королевстві или вступять въ него. Jousse, Traite, III, 474.

ному изгнанію, независимо отъ конфискаціи имущества въ обоихъ случаяхъ, которая въ мъстахъ, гдъ она не допускалась, замънялась штрафомъ въ размъръ не менъе половины цънности всего имущества 1). 7) Всв подданные короля, въ томъ числъ и вновь обращенные, вступавшие въ бракъ съ нарушениемъ предписанпыхъ обрядовъ, подлежали на основании указовъ 1697 и 1724 гг. разнымъ гражданскимъ ограниченіямъ, ьъ числё коихъ межлу прочимь была недействительность брака, и кроме того полвергались примфрнымъ наказаніямъ 2). 8) Родители, хотя бы они были протестанты, на основании декларации 1724 г. полжны были крестить своихъ дётей въ приходскихъ католическихъ перквахъ въ 24 часа по рожденіи последнихъ подъ угрозой штрафа и другихъ болье тяжкихъ наказаній сообразно требованіямъ случая; тёже наказанія были объявлены противъ акушерокъ и другихъ лицъ, которые бы присутствовали при актъ рожденія. за неувъдомление священника о семъ послъднемъ 3). 9) За воспитаніе дітей вий государства безь разрішенія статсь-секретаря виновные родители подлежали согласно указамъ 1686 и 1724 гг. взысканію штрафа, пропорціональнаго величині ихъ имуществъ: родители и другія лица, на комъ лежало попеченіе о петяхъ. должны были воспитывать ихъ въ духв католической религіи и для сего посылать въ католическія школы, церкви и т. п. полъ угрозой наказанія штрафами 4). 10) Штрафъ также грозиль по декларацін 1724 г. врачань, хирургамь, антекарямь, которые. будучи призваны къ больнымъ протестантамъ, не увъдомляли священниковъ или ихъ викаріевъ о необходимости преподать паціенту посивднія таинства, если бользнь была опасна; въ случав рецидива, выновнымъ могло быть, смотря по обстоятельствамъ.

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 109; Jousse, Traite, III. 474. 475.

<sup>2)</sup> Jousse, ibid., 478; M. de Vouglans, ib., 110. Для констатированія факта отреченія сначала, а именно по деклараціямъ 1686 и 1715 гг.. требовался допросъ больнаго судьей, скрѣпленный протоколомь, а по доклараціи 1724 г. признано достаточнымъ показаніе священника или тѣхъ, кто находился при больномъ.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, ibid., 110; Jousse, ib., 478, 479.

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 110, 111; Jousse, Traité. III, 476.

<sup>2)</sup> M. de Vouglans, ibid., 111, 233-238; Jousse, ibid., 477.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 111; Jousse, Traite, III, 476.

<sup>4)</sup> Jousse, Traite. III, 476: Paul Viollet, Precis, 294.

запрещено отравление ихъ профессии. Тѣ же наказания были назначены родителямъ, слугамъ или другимъ лицамъ, которые, будучи возлѣ больныхъ, не допустили бы духовныхъ католической
религии войти къ послѣднимъ по своимъ обязриностямъ ¹). 11) Подданные королевства, въ томъ числѣ и протестанты, за исключеніемъ ихъ священнослужителей, которые оставляли территорію
своего государства безъ позволенія, подвергались на основаніи указовъ 1685, 1686 и 1699 гг. — мужчины — вѣчнымъ галерамъ,
а женщины бритью п вѣчному заключенію, и кромѣ того — конфискаціи имущества въ обоихъ случаяхъ, которая въ мѣстахъ,
гдѣ она не допускалась, замѣнялась штрафомъ не менѣе половины цѣны имущества. Тѣже наказанія были распространены на
тѣхъ, которые непосредственно или посредственно способствовали бѣгству названныхъ лицъ изъ королевства ²).

Независимо отъ перечисленныхъ тѣлесныхъ и денежныхъ наказаній протестанты подлежали разнымъ гражданскимъ ограниченіямъ ихъ право способности; такъ, они деклараціей 1724 г. лишены были права на занятіе какихъ либо публичныхъ должностей, а равно и нѣкоторыхъ свободныхъ профессій, таковыхъ какъ — доктора, хирурга, антекаря, акушерки, книгопродавца и типографа; не могли пріобрѣтать степень лиценціата въ университетахъ королевства <sup>3</sup>); теряли родительскія права надъ дѣтьми, оставшимися въ королевствѣ, послѣ того какъ они сами оттуда уходили по соображеніямъ религіи или безъ явнаго позволенія короля <sup>4</sup>); не могли вступать въ бракъ съ католиками; послѣдній эдиктомъ 1680 г. быль признанъ недѣйствительнымъ, а дѣти, отъ него происшедніе, незаконными и неспособными къ наслідованію 1).

VI. Апостазія или отпаденіе оть истинной религіи. Различались два рода апостазіи: 1) отпаденіе оть католической религіи или ренегатство и 2) сложеніе духовными, особенно монахами, своего сана или отреченіе оть своихъ об'втовь 2). Апостазія обыкновенно каралась такими же наказаніями, какъ и ересь; если же она представляла совершенную перем'вну религіи, полное отпаденіе оть христіанства, то пресл'ядовалась смертною казнью, инфаміей и конфискаціей, при чемъ и покаяніе не могло искупить преступленія 3). Католики, принявшіе протестантство, согласно эдикту 1680 г., подлежали, независимо отъ публичнаго покаянія, в'ячному изгнанію и конфискаціи 4). Монахи и священники, отрекавшієся отъ своихъ об'втовъ и слагавшіє свой санъ, подвергалась изгнанію изъ королевства, а также инфаміи и конфискаціи 5).

VII. Схизма или отдёленіе отъ подчиненія власти римской церкви. Согласно съ каноническимъ правомъ различались следующіе роды схизмы: 1) непризнаніе никого главой церкви, отрицаніе ея единства; 2) признаніе главой церкви иного лица, а не римскаго понтифекса; 3) отказъ отъ подчиненія папѣ на

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, III. 111, 112; Jousse, Traité. III, 476, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>). M. de Vouglans, Les lois criminelles, 113; Jousse, Traité, III. 477, 478.

<sup>3)</sup> M. de Vouglans, ib., 112; Jousse, ib., 475; Paul Viollet, Precis, 294.

<sup>4)</sup> M. de Vouglans, ib., 112.

<sup>1)</sup> M. de Vouglans. Les lois criminelles, 112; Jousse, Traité, 477; ср. Paul Viollet, Précis, 294 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jousse, Traité, III. 466. 467: M. de Vouglans, Les lois criminelles. 113, 114.

<sup>3)</sup> Jousse, Traité, III, 470; Du Bois, L'histoire, VI, 65; ср. М. de Vouglans, ibid., 114. Ели апостазія переходила въ атеизмъ, то также каралась смертною казнью. обыкновенно въ видъ сожженія, а иногда и повъшенія. Jousse, Traité, III, 469.

<sup>4)</sup> Jousse, Traité, III, 479; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 114; Tissot. Le droit pénal, tome II, 392. Тъже наказанія были назначены эдиктомъ 1683 г. служителямъ протестантской религіи, которые бы допустили такихъ отрекшихся католиковъ въ свои храмы и приняли бы отъ нихъ исповъданіе новой религіи. Jousse, ibid.; M. de Vouglans, ib., 114.

<sup>5)</sup> Jousse, Traité, III, 470.

томъ основаніи, что онъ не былъ правильно избранъ; 4) подчиненіе епископамъ и священникамъ, не утвержденнымъ римскимъ престоломъ 1). Обыкновенными наказаніями схизматиковъ были—конфискація, лишеніе всёхъ почестей и достоинствъ, а иногда денежныя и даже тёлесныя 2).

VII. Волиебство и выдовство. Различались самые разнообразные виды тайныхъ искуствъ, которые Жуссъ разделяеть на четыре главныя категоріи: магія, волшебство, предсказательство и суевъріе (magie, sortilege, divination et superstitution). Слова "магія и волшебство", говорить онь, собственно говоря, не суть синонимы, хотя въ общежитіи ихъ обыкновонно смёшивають. Подъ именемъ волшебниковъ онъ разумъеть твхъ, которые путемъ призыванія демона совершали суевфрныя и вредныя діла; магиками же онъ называеть техъ, которые практиковали искуство магіи путемъ остоственнымъ или путемъ призыванія длявола. Слово "волшебство", такимъ образомъ, замъчаеть Жуссъ, есть выражение общее, обнимающее антинатуральную магио и зловредныя колдованія (maléfices). Именемъ предсказателей (devins) старый французскій криминалисть называеть всёхь тёхь, которые, въ силу явнаго или подразумъваемаго договора съ дъяволомъ и даже безъ всякаго договора, старались раскрыть завёсу тайнаго или будущаго, ведение котораго открыто лишь воле провидънія; наконець, подъ суевъріемъ—superstitution онъ разумъеть всякую практику вопреки запрещеніямъ церкви, въ виде ли церковныхъ молитвъ, выраженій священнаго писанія и т. п. средствъ, которыя не имъютъ ничего общаго съ естественными последствіями, отъ нихъ ожидаемыми 3). Волшебство и чагія, какъ преступленія, по Жуссу, бывають двухъ родовъ:

1) когда призывають демона или заключають съ нимъ договоръ, чтобы раскрыть неизвъстную вещь или чтобы достигнуть успъха въ дълъ, которое имъють въ виду, т. е. или причинить кому либо вредъ или же доставить себъ или другимъ желаемую выголу: 2) когда, не прибъгая въ дьяволу, практикуютъ какія либо суевърныя средства съ тою же цълью. Первый родъ названныхъ искуствъ авторъ считаетъ особенно гнуснымъ, какъ такой, практика котораго предполагаеть прибъжище къ дыяволу въ виий ли призыванія его или поклоненія ему 1); къ гнуснымъ видамъ волиебства Жуссь относить также тв, когда прибъгають къ таинствамъ, къ Святымъ Дарамъ, священнымъ сосудамъ, священнымъ едею и водё, святымъ мощамъ, церковнымъ молитвамъ и т. н., напр. съ цёлью вторичнаго крещенія дитяти, отреченія отъ своей въры, профанаціи священныхъ вещей; эти виды волшебства, по мненію автора, должно разсматривать какъ святотатство. Но самая строгая наказуемость должна постигать тв волиебства, которыя соединены съ причиноніемъ вреда дюдямъ, напр. причаровыванія, лишенія жизни отсутствующих в людей ири помощи изображеній, сдёданныхъ изъ воску, проколотыхъ и растопленныхъ и другихъ средствъ, разстройство семейной жизни и т. п. 2). Сколь не призрачны, продолжаеть Жуссь, входящія въ понятіе предсказательства искуства, оно однако должно караться, когда последнія сопровождаются нечестіемъ или суевфріемъ 3). Сяфдуеть также

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>)M. de Vouglans, Les lois criminelles, 115; Jousse, Traité, III, 467.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jousse, Traité, III, 470; cp. M. de Vouglans, ibid., 115; Tissot, Le droit penal, II, 392.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jousse, Traité, III, 752, 753, 756, 757; cp. M. de Vouglans. Les lois criminelles, 101.

<sup>1)</sup> Прибъжище къ дьяволу не исключаетъ гнусности волшебства и тогда, когда дѣлается это съ доброю цѣлью, напр. чтобы причаровать змѣй или другихъ вредныхъ животныхъ, отвратить градъ, излечить больнаго. Jousse, Traité, III, 755, 756. Къ тому же роду волшебства Жуссъ отпоситъ также ликантропію или превращеніе въ животныя, а также некромантію или вызываціе мертвыхъ; въ обоихъ случаяхъ предполагается обращеніе къ дьяволу. Traité, III, 756.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Jousse. Traite, III, 755-756.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авторъ различаетъ 6 категорій предсказательства: 1) астрологія судебная или искуство познавать будущее по теченію зв'єздъ и небеснымъ знакамъ; 2) хиромантія или искуство узнавать по виду различныхъ линій и черть на рук'є характеръ какого либо лица и его

карать и суевъріе, если его практикують съ цёлью причиненія вреда людямь или же прибъгають къ средствамъ нечестивымъ и запрещеннымъ 1).

Обыкновенное наказание волшебства, особенно соединеннаго съ причиненіемъ вреда, была смертная казнь, которая совершалась смотря по обстоятельствамъ и обычаямъ мёсть въ виде сожженія заживо или въ видъ повъщенія и затьмъ сожженія трупа 2), при чемъ смертная казнь распростраянялась не только на тёхъ, которые практиковали тайныя искуства, но и на техъ, которые прибъгали въ номощи водщебниковъ. По силъ ордонанса Карла VIII 1490 г. волшебники, предсказатели, вызыватели злыхъ духовъ и некроманты должны были караться по всей строгости законовъ; наравнъ съ самими волшебниками должны были наказываться и ть, которые съ ними совъщались, посъщали ихъ, участвогали съ ними и не доносили о нихъ суду 3). Ордонансы d'Orleans и de Bloix назначають экстраординарныя и тёлесныя наказанія тёмь, кто станеть предсказывать будущее и публиковать свои астрологическіе альманахи, и запрещають книгопродавцамъ и типографамъ подр адрами чинопольными произвольными штрафоми печатать и пускать въ продажу последніе; а Lettres- patentes 1628 года, повторяя тъже запрещенія сочинять, печатать и публиковать эти роды произведеній, опредъляеть за подобныя дъянія конфискацію, тълесное наказаніе и пять соть фунтовъ штрафа 1).

Людвигь XIV, повельний въ 1672 г. прекратить всв процессы и волшебства въ Нормандіи и выпустить на свободу заключенныхъ по обвиненію въ этомъ преступленіи <sup>2</sup>), черезъ 10 льтъ т. е. въ 1682 г. падаль эдикть, въ которомъ онъ снова вступаетъ въ борьбу съ волшебствомъ, мотивируя ее следудующимъ образомъ: "Ордонансы пашихъ предшественниковъ противъ выдающихъ себя за предсказателей, магиковъ и волшебниковъ долгое время оставались безъ исполненія и это опущеніе привлекло въ наше королевство изъ чужихъ странъ многихъ изъ этихъ обманщиковъ, которые подъ предлогомъ предсказаній при помощи чаръ и операцій мнимой магіи и другихъ подобныхъ пллюзій обманываютъ нев'єжественныхъ и легков'єрныхи людей,

будущее; 3) искуство авгуровъ; 4) объяснение сновъ; 5) управление волшебной палочкой и 6) геомантія или гидромантія или некуство узнавать тайныя вещи посредствомъ наблюденія падъ водой или надъ какой либо фигурой, начертанной наобумъ на землѣ или на бумагѣ. Тгаіте, III, 757.

<sup>1)</sup> Практика суевърія по мотиву похвальному, напр. съ цѣлью сдѣлать людямъ добро и воспрепятствовать злу, а также по мотиву индиферрентному, если только средства не принадлежать къ категоріи запрещенныхъ, по мысли Жусса, должна оставаться безнаказанной. Jousse, Traité, III, 757, 758.

<sup>2)</sup> Jousse, Traite, III, 761—764; Loiseleur, Les crimes et les peines, 227, 228; Du Bois, Histoire, V, 236; Heppe-Soldan, Geschichte, 207—258, 523, 524; II, 160—175; см. у него очеркъ исторіи процессовъ волшебства и ихъ постепеннаго сокращенія во Франціп.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Du Bois, Histoire, V. 236; Jousse, Traite, III, 759, 760; cp. Loiseleur, Les crimes et les peines, 226.

<sup>1)</sup> Jousse Traite, III, 760; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 101; ср. Tissot. Le droit penal, tome, II, 413. Конецъ 16 стол'втія, время Генриховъ III и IV, быль еще глубоко проникцуть суевъргемъ и богать преследованіями последняго. Въ пекоторых в провинціяхъ. по словамъ одного историка, если и молились кому, то дьяволу. Іезуить Florimond de Remond сообщаеть о времени Генриха IV следующее: «Наши тюрьмы полны чароджевъ; ни одного дия не проходитъ, чтобы наши суды не обагрялись ихъ кровью и чтобы мы возвращались домой, не содрагаясь ири воспоминаціи о тёхъ отвратительныхъ и ужасных вещахъ, въ которыхъ они признаются. И дьяволъ столь искусный мастерь, что мы не можемъ предать огню столь большое число волшебниковъ, чтобы изъ ихъ пепла не возникло новое». Жители многихъ деревень, испытывая двойной терроръ-волшебниковъ и судей, готовы были оставить свои земли и бѣжать. Одинъ судья того времени увъряеть, что имъ въ теченіи 16 льть было сожжено 800 чародъевъ, и моя юстиція, замъчаеть судья, была столь хороша, что въ последний годъ 16 человекъ предпочли себя убить, чтобы не попасть вы мои руки. Loiseleur. Les crimes et les peines. 230: см. также Heppe-Soldan, Geschichte, II. 160, 161, 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Bois, Histoire, VI, 142: Heppe-Soldan, Geschichte, II, 226; Jousse, Traité, III. 754.

которые незамътно увлекаются ими и переходять оть любопытства къ суевърію, а отъ суевърія къ нечестію и святотатству, оканчивающимся иногда злоденнями и отравлениями "1). Эликть повелеваеть, чтобы всё такіе предсказатели, магики и волшебники послъ его опубликованія немедленно ушли изъ королевства подъ угрозою телесныхъ наказаній; затемъ онъ требуеть, чтобы были наказаны примфрно, по обстоятельствамь случая, всё тё, которые прибёгають къ суевёрной практике действіемъ, словомъ или письмомъ, въ видв ли произнесенія выраженій свящ. Писанія и молитвъ церкви или въ видъ совершенія дійствій, не иміющих никакого отношенія къ натуральнымъ вещамъ 2). Самое строгое наказаніе смертная казнь назначается эдиктомъ въ следующихъ случаяхъ: а) если къ суевърной практикъ присоединяется нечестіе и святотатство; b) если она сопровождается причиненіемъ вреда въ видъ ли отравленія, хотя и безъ последствій смерти, причиненія выкидыта, уничтоженія способности діторожденія, развращенія женской стыдливости или же чьего либо разоренія. Когда же вредъ, причиняемый волиебствомъ, надаеть только на животныхъ и не сопровождается разореніемъ лица, наказаніе ограничивается галерами 3) Начиная съ эдикта 1682 г. во Франціи, благодаря съ одной стороны положеніямъ последняго, а съ другой успехамъ просвъщенія, волшебство стало преслъдоваться большею частью не само по себъ, а какъ средство совершенія другихъ преступленійобмана, святотатства и т. п. 4).

ІХ. Нарушеніе обрядовых законовг. Въ числь преступленій этого рода встръчаемъ следующія нарушенія редигіозныхъ предписаній: 1) нарушеніе святости воскресеній и праздниковъ занятіемъ ремеслами, торговлей, публичными танцами, представленіемъ зрёлищь въ часы богослуженія, отправленіемъ суда и исполнениемъ приговоровъ; всё эти действія преследовались большею частью штрафами, тюрьмой, конфискаціей предметовъ ремесла и торговли, а иногда и тълесными наказаніями 1). Наказанія, положенныя за данное нарушеніе, исключались только въ тёхъ случаяхъ, если последнее было вызвано настоятельной необходимостью, напр. опасностью пеминуемой гибели сулна, неизбъжной потери хльба, свиа, фруктовъ, которые могли бы пронасть при поздней ихъ уборкъ и т. п., -- и если при томъ было дано разръшение на то церкви; кромъ того исключение допускалось по особымъ распоряженіямъ духовной власти и для дълъ милосердія <sup>2</sup>). 2) Нарушеніе постовъ, которое преслъдовалось какъ въ лице техъ, которые принимали скоромную пищу, такъ и въ лице мясниковъ, трактирщиковъ, рестораторовъ и другихъ, которые продавали, рубили или давали всть во время поста мясо другимъ, -- подъ угрозой пітрафовъ, телесныхъ наказаній и даже изгнанія. Наказаніе исключалось только тогда, когда нарушение было вызвано настоятельной необходимостью, какъ то болезнью или слабостью, если при томъ последнія были констатированы врачемъ и духовная власть дала разрёше-

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 102; Jousse, Traite, III, 753-754.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. de Vouglans, Les lois criminelles, 102; Jousse, Traité, III. 760.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Jousse, Traité, III, 760; M. de Vouglans, Les lois criminelles, 102; Du Bois, Histoire, VI, 142, 143; Loiseleur, Les crimes, et les peines, 231: Heppe-Soldan, Geschichte, II, 226, 227.

<sup>4)</sup> Du Bois, Histoire, VI. 143; Heppe-Soldan, Geschichte, II, 227, 261. Парламентъ Парижскій преслѣдовалъ волшебниковъ не какъ таковыхъ, но какъ мошенниковъ и злодѣевъ, которые злоу-

потребляли ролигіей, чтобы обмануть простыхъ людей, или которые при помощи дурныхъ папитковъ, ядовъ или другихъ вредныхъ средствъ причиняли болёзнь, смерть животнымъ, а иногда и людямъ. Jousse, Traité, III, 753. Процессы о волшебствъ во Франціи встръчаются еще въ первой половинь 18 стол, а именно въ 1731 и 1740 гг. Нерре-Soldan, Geschichte, II, 314; Jousse, Traité, III, 764.

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 366; Jousse, Traité. III, 668, 670.

<sup>2)</sup> M. de Vouglans, Les, lois criminelles, 366, 367.

ніе <sup>1</sup>). 3) Непринятіе исповъди. По учрежденіямъ Людвига Святаго передавалось барону движимое имущество того, кто, будучи болънъ по крайней мъръ въ теченіи 8 дней, умираль, не захотъвъ принять исповъди, если впрочемъ у него не оставалось завъщанія <sup>2</sup>).

## с) Англія.

І. Богохуленіе. Этимъ именемъ обычное право — common law—
называло отрицаніе бытія Бога и его провидѣнія, а также надругательство надъ именемъ І. Христа и книгами священнаго нисанія и карало эти дѣянія сожженіемъ, тѣлесными безчестящими наказаніями, штрафомъ и тюрьмой <sup>3</sup>). Понятіе преступленія
и его наказуемость опредѣлялись тѣмъ соображеніемъ, что христіанство, какъ говорить Блакстонъ, составляетъ часть законовъ
Англіи, или что священное писаніе, какъ еще энергичнѣе выразился судья временъ Генриха IV Prisot, есть законъ общій,
на которомъ основаны всѣ другіе виды законовъ. Позже, судя
но аналогіи наказаній, къ богохуленію, вѣроятно, причисляли
произнесеніе оскорбительныхъ словъ для перкви и святыхъ, а
также надругательство надъ исповѣдью и причащеніемъ <sup>4</sup>); пер-

вое каралось большими штрафами, суровымъ тюромнымъ заключеніемъ и публичнымъ унизительнымъ покаяніемъ 1); второепо указамъ Эдуарда VI и Елизаветы — штрафомъ и тюрьмой 2). По другому указу Елизаветы всякій, кто надругается надъкнигой молитвъ господствующей церкви въ спектакляхъ, пъсняхъ или во всякихъ другихъ публичныхъ выраженіяхъ мыслей, или воспротивится ея чтенію или замінить ее какой либо другой книгой молитвъ, платитъ штрафъ въ первый разъ въ 100. во 2-й — въ 400 марокъ, а въ третій — подвергается конфискаціи всего имущества и пожизненному заключенію. Духовный же, который надругается надъ книгой молитвъ, если онъ не имъетъ никакихъ бенефицій, въ первый разъ лишается свободы на годъ, а во второй-на всю жизнь; если же онъ получаеть бенефиціи. то подвергается заключению въ тюрьме въ первый разъ на 6 метсяцевъ и лишению права на бенефици въ течении года, во второй-кром'в лишенія посл'яднихъ-заключенію въ тюрьм'в на годъ, а въ третій — рядомъ съ потерей бенефицій — пожизненному в заключенію.

Таковъ I указомъ 1606 г. опредёлилъ штрафъ въ 10 фунтовъ, изъ коихъ половина шла въ пользу короля, а половина въ пользу донощика, — тому, кто въ комедіи или въ какомъ либо представленіи произнесетъ въ шутку или профанируетъ пма Святой Тропцы или кого либо изъ лицъ послёдней. Этотъ указъ обнималь не столько богохуленіе въ тёсномъ смыслё, сколько ненужную божбу и клятву 4). Указомъ Карла I-го 23 августа

<sup>1)</sup> M. de Vouglans, Les lois criminelles, 369.

<sup>2)</sup> Tissot, Le droit pénal, tome II, 415.

<sup>3)</sup> Blackstone, Cemmentaires sur les lois anglaises, traduits par Chompré, Paris, 1823 r., tome 5, crp. 287; Du Bois, Histoire du droit criminel, tome III, 271, 277; cp. Loiseleur, Les crimes et les peines, 295.

<sup>4)</sup> Блакстонъ помѣщаетъ эти дѣянія не въ рубрикѣ богохуленія. а въ ряду преступленій, нарушающихъ регламенты господствующей церкви (Bltckston, Commentaires, V, 267; ср. Blackston, Handbuch des Englischen Rechts. übers. von Colditz, 1823 г., т. II, стр. 262), но, кажется, онъ въ этомъ случаѣ слѣдуетъ собственной системѣ, не отвѣчающей воззрѣніямъ прежняго времени, которыя даже отправленіе католической литургіп послѣ знаменитаго акта

<sup>1562</sup> г., опредълившаго апгликанскую религію, относили къ способамъ богохуленія по мотиву, что нельзя приносить другой жертвы за грѣхи, кромѣ той, которая была принесена на крестъ. Glasson, Histoire du droit de l'Angletterre, т. V. 39.

<sup>1)</sup> Glasson, Histoire, V, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 267; Du Bois, Histoire, III. 372; cp. Blackstone, Handbuch, II, 262.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Blackstone, ibid., 267—268; cp. Blackstone, Handbuch, II, 262.

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 289.

1645 г., сохранявшимъ свою силу до реставраціи Стюартовъ, было запрещено пропов'ядывать, писать или печатать все, что унижало или искажало бы текстъ служебника пресвитеріанскаго культа, подъ угрозой штрафа, не превышающаго 50 фунтовъ стерлинговъ 1).

П. Лжеприсяга. Подъ лжеприсягой понимали завѣдомо ложное удостовѣреніе, данное предъ судьей — добровольно и безъ ограничительныхъ условій — какого либо существеннаго факта или пункта въ дѣлѣ ²). Составъ лжеприсяги, такимъ образомъ, предполагалъ злонамѣренность и добровольность удостовѣренія, даннаго въ положительной и безусловной формѣ; поэтому ложное показаніе, какъ результатъ неосторожности или чужаго обмана, отсюда исключалось ³). Лжеприсяга затѣмъ предполагала дачу удостовѣренія на судѣ или предъ какимъ либо компетентнымъ органомъ юстиціи — безразлично — въ уголовномъ или въ гражданскомъ процессѣ; всякая другая клятва изъ понятія лжеприсяги исключалась 4). Наконецъ — клятва должна была относиться къ какому либо важному пункту въ дѣлѣ: ложное удостовѣреніе незначительныхъ и побочныхъ обстоятельствъ послѣдняго наказанію не подвергалось 5).

Наказаніе лжеприсяги было различно, смотря по обстоятельствамъ. Вначаль не различали лжеприсяги присяжныхъ отъ свидьтелей, такъ какъ первые были тв же свидьтели; нозже—съ расширеніемъ роли присяжныхъ—устанавливается неодинаковая санкція. Лжеприсяга свидьтелей карается конфискаціей, сопровождавшейся штрафомъ и изгнапіемъ, а если она влекла за собою осужденіе на смерть, то уравнивалась въ наказуемости съ убійствомъ; эти кары постигали какъ физическаго виновника, такъ

и подстрекателя—suborner <sup>1</sup>). Что же касается лжеприсяти присяжныхь, то она преслёдовалась, кром'в взысканія вознагражденія убытковъ въ пользу жертвы и тюрьмы по частному иску, инфаміей или лишеніемъ libera lex, нѣчто въ родѣ лишенія всѣхъ правъ состоянія—по иску короля <sup>2</sup>). При Эдуардѣ І-мъ, вслѣдствіе распространенія лжеприсяги сторонъ, на нее были распространены наказанія, назначенныя за лжеприсягу присяжныхъ <sup>3</sup>). Указомъ Елизаветы наказаніе лжеприсяги было установлено въ такомъ видѣ: шестимѣсячная тюрьма, вѣчная инфамія и штрафъ въ 20 фунтовъ или же пригвозденіе ушей къ позорному столбу; подстрекательство же угрожается вѣчной инфаміей, штрафомъ въ 40 фунтовъ, а при несостоятельности виновнаго—шестимѣсячной тюрьмой и пригвозденіемъ ушей къ позорному столбу <sup>4</sup>).

ПП. Нарушение праса убъжища. Столкновенія, происходивтія между церковью и государствомъ изъ за права убѣжища, заставили ихъ установить между собою особаго рода соглашеніе.
При бѣгствѣ преступниковъ въ мѣста убѣжища церкви коронеръ
долженъ былъ явиться сюда и извнѣ послѣднихъ допросить
бѣглеца, дабы узнать, какое онъ совершилъ преступленіе. При
искреннемъ сознаніи преступника, ему дозволялось остаться въ
мѣстѣ убѣжища 40 дней: въ теченіи этого времени онъ былъ
безопасенъ и тотъ, кто на него нападалъ, подвергался строгимъ
наказаніямъ, какъ церковнымъ, такъ и свѣтскимъ, не исключая,
кажется, и смертной казни <sup>5</sup>); затѣмъ ему дозволялось до истеченія этого срока потребовать коронера и, послѣ открытаго признанія своего преступленія, воспользоваться правомъ отреченія
отъ отечества (авјигатіоп), которымъ онъ обрекалъ себя на самоизгнаніе <sup>6</sup>). Нарушеніе виновнымъ послѣдствій отреченія въ

<sup>1)</sup> Blackstone, ibid., V, 269.

<sup>2)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 427.

<sup>3)</sup> Blackstone, ibid., 428,

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 427.

<sup>5)</sup> Blackstone, ibid., 428.

<sup>1)</sup> Glasson, Histoire du droit de l'Angletterre, III, 597; Du Bois, Histoire, III, 248; cp. Blackstone, Commentaires, V, 428, 480.

<sup>2)</sup> Glasson, Histoire, III, 597, 604.

<sup>3)</sup> Glasson, Histoire, III, 597-598.

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 429

<sup>5)</sup> Du Bois, Histoire, III, 60-61; Dann, Das Asylrecht. 347.

<sup>6)</sup> Онъ долженъ былъ избрать порть, гдв хотвлъ свсть на ко-

видѣ ли своевольнаго возвращенія въ отечество или уклоненія съ пути изгнанія ставило его въ положеніе безправнаго, такъ что каждый могь его убить безнаказанно или бросить его пъ тюрьму 1). Той же участи подвергался и тоть, кто оставался въ мѣстѣ убѣжища 50 дней или уходиль оттуда подъ давленіемъ голода послѣ 40 дней, такъ какъ ему выдача инщи послѣ этого срока прекращалась. Въ этихъ случалхъ бъглецъ не могъ воспользоваться правомъ отреченія и не только самъ лишался мира, но и тѣ, которые давали ему пріютъ 2).

Поставленное въ эти границы право убъжища съ теченіемъ времени почти тъмъ же путемъ, какъ п въ Германіи, все болье и болье съуживалось. При Генрихъ VII папа Юлій II въ 1504 г. изъялъ изъ привиллегіи права убъжища, кромъ ранъе уже исключенныхъ общихъ преступленій. также преступленіе верховной измъны, при чемъ дъйствительность права убъжища признавалась лишь за тъми церквями и мъстами, которымъ это право было предоставлено формальными актами 3). Окончательно право убъжища церквей было отмънено въ Англіи въ 1624 году 4).

IV. Святотатство. Этимъ именемъ, въроятно, прежде, какъ и теперь, называлось всякое посягательство на мъста, посвящен-

ныя религіозному культу, а также на лица и предметы, тамъ находившіеся 1). Подобнаго рода посягательства разсматривались какъ особенно тяжелыя, влекшія усиленныя наказанія сравнительно съ теми же деяніями, совершенными вне этихъ месть. Такъ, ограбление гробницъ по законамъ Генриха I наказывается тяжель всыхь другихъ видовъ кражи, а именно лишеніемъ мира <sup>2</sup>). По указамъ Эдуарда VI совершение насилия въ церкви или на кладбищъ разсматривается какъ тяжкое преступление въ виду того, какъ объясняетъ Блакстонъ, что это равносильно оскорбленію самаго Существа, которому эти міста посвящены 3). Нанесеніе удара въ этихъ містахъ или захвать кого либо силою карались отлученіемъ; кто же поражаль другаго оружіемъ или обнажаль его, съ этою цёлью представлялся на судъ присяжныхъ или ассизнаго судьи и при наличности доказательствъ въ видь показаній двухь свидьтелей присуждался, кромь отлученія, къ отнятію уха, а при недостаткъ послъднихъ подвергался клейменію и отлученію 4). Мало того—указы Эдуарда VI карають совершеніе и такихъ действій въ названныхъ местахъ, которыя обыкновенно оставались безнаказанными. Кто затветь въ церкви или на кладбищъ ссору, причинить брань или шумъ, лишается по этимъ указамъ права туда входить, если онъ лицо свътское, а если духовное, то отрышается отъ должности 5). По указамъ Генриха VIII и Эдуарда VI совершение воровства въ церкви или капеллъ цънностью свыше 12 пенсовъ со взломомъ

рабль, и дать росписку, въ силу которой онъ не могъ требовать болъе продолжительнаго срока для пути, чъмъ тотъ, который извъстнымъ образомъ опредълялся, при чемъ онъ не могъ оставаться двъ ночи въ одномъ и томъ же мъстъ и долженъ быль съ крестомъ въ рукахъ, какъ съ символомъ и средствомъ охраны, шествовать босыми погами, безъ пояса. съ открытой головой. въ простой туникъ, какъ если бы онъ былъ на пути къ висълицъ. Прибывъ на берегъ моря, если не находилъ корабля, онъ долженъ былъ погрузиться въ воду по шею, потомъ возвратиться на берегъ съ просъбою о помощи и тамъ оставаться до посадки на корабль. Du Bois. Histoire, III, 62, 63.

<sup>1)</sup> Du Bois, Histoire, III, 63.

<sup>2)</sup> Du Bois, Ilistoire, III, 62.

<sup>3)</sup> Dann, Das Asylrecht, 346: Glasson, Histoire, IV. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dann, Asylrecht, 354; Bulmerincq. Asylrecht, 105.

<sup>1)</sup> Blackstone, The Commentaries of the laws of England, изд. by Robert Kerr, 1876 г., vol. IV, стр. 234. Опредъление святотатства. въроятно, принадлежить издателю, пбо въ французскомъ переводъ Блакстопа 1823 г. его нътъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leges Henrici Primi, cap. 83. § 5 (Schmid, Die Gesetze der Angelsachsen, crp. 480); cm. также Glasson, Histoire. II. 547.

<sup>3)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 441.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 441, 442; Glasson. Histoire, V. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Blackstone, Commentaires, V. 441; Glasson, Histoire, V, 30.

или безъ взлома наказывались смертною казнью съ исключеніемъ клерикальной привиллегіи 1).

V. Anocmasia, т. е. совершенное отпаденіе отъ христіанства въ видѣ принятія ложной религіи или же отреченія отъ всякой вообще; составъ преступленія предполагаль прежнюю принадлежность виновнаго къ христіанству. Виновные сначала карались сожженіемъ <sup>2</sup>), а впослѣдствіи церковными наказаніями <sup>3</sup>).

VI. Ересь или публичное и упорное отрицаніе какой либо существенной догмы христіанской религіи, а не всего христіанства. Вудучи вначаль предоставлена выдынію церковных судовь, рышавшихь, какія ученія составляють ересь, послідняя получила весьма широкій объемь, такь какь сюда причислялись самыя неважныя уклоненія оть ученій церкви: по выраженію указа Генриха IV еретики—ть, которые проповыдують ошибочныя мный, противныя выры и признаннымь ученіямь святой церкви 1. Преслыдуя ересь, церковь сперва карала ее покаяніемь, отлученіемь, деградаціей, лишеніемь бенефицій, а потомь обыкновенно тюрьмой и конфискаціей — іп ріоз изиз 5), а иногда клейменіемь, бичеваніемь и изгнаніемь и наконець смертною казнью 6). Среди старыхь актовь Англіи встрычается указь de

hoeretico comburendo, который считають столь же древнимъ, какъ и само обычное право. Согласно этому акту ересь судилась церковнымъ судомъ въ провинціальномъ синодѣ подъ предсѣдательствомъ архіепископа, но приговоръ, осуждавшій на смертную казнь чрезъ сожженіе, исполнялся не иначе, какъ по явному повельнію короля въ его совѣтѣ 1).

Такимъ образомъ, но этому акту решенія церковныхъ судовъ не могли исполняться непосредственно, они были поставлены подъ контроль свётской власти. При Генрихе IV распространение ученій Виклефа и протестантства, первые последователи котораго получили имя лоллардовъ по имени известнаго немецкаго реформатора Вальтера Lolhard'а, вышель нарламентскій указь, который предоставляль одному епископу безъ синода признавать данное учение ересью, и если виновный не отрекался отъ него, то шерифъ обязанъ былъ предать его пламени по требованію епископа, не ожидая согласія короля <sup>2</sup>). Вм'єсть съ тыть было повельно всемь, у кого имелись книги или сочиненія, проникнутыя ересею, представить ихъ епископу въ течение четырехъ дней со времени опубликованія указа подъ угрозой ареста и заключенія въ тюрьмъ до техъ поръ, пока подозръваемые не очистятся оть обвиненія или не отрекутся оть заблужденій 3). Указомъ Генриха V была установлена двойная юрисдикція ересисвътская и духовная; приверженцы последней должны были преслёноваться и супиться свётскими судами нараллельно съ судами духовными: эта двойственность подсудности ереси объясняется же-

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, VI, 65; Кистяковскій, Изсл'єдованіе о смертной казии, 169; Loiseleur, Les crimes et les peines, 295; но словамъ посл'єдняго, святотатство въ Англіи каралось сожженіемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 256; Glasson, Histoire, III, 601; Loiseleur, Les crimes et les peines, 295. По свидѣтельству Bracton'a Оксфордскій соборъ осудиль на сожженіе одного діакона за отреченіе отъ христіанства изъ-за любви къ еврейкѣ. Glasson, Histoire, II, 540.

<sup>3)</sup> Blackstone, ibid., V, 257; Tissot, Le droit pénal, II, 388.

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 257-259.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 259—260; Du Bois, Histoire, III, 269—270; Glasson, Histoire, III, 601.

<sup>6)</sup> Въ 1166 г. прибыли въ Англію 40 нѣмцевъ, исповѣдовавшихъ еретическія доктрины, съ Gérard'омъ во главѣ и пытались распространить свое ученіе. Призванные на церковный судъ, они отказа-

лись отречься отъ ереси, заявивъ, что скорѣе готовы умереть за свои убѣжденія. Тогда они были преданы свѣтской власти и наказаны клейменіемъ на лбу раскаленнымъ желѣзомъ, бичеваніемъ на улицахъ Лондопа и изгнаніемъ. Du Bois, Histoire, III, 272; Glasson. Histoire, II, 540.

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 261; Du Bois, Histoire, III, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 261, 262; ср. Du Bois, Histoire, III, 271, 272; послѣдній перепуталь годы и царствованія; см. также Glasson, Histoire, IV, 452, 453.

<sup>3)</sup> Du Bois, Histoire, III, 275.

ланіемъ върнъе и скоръе поразить онасность, которую усматривали въ новыхъ ученіяхъ 1). Уличенные въ ереси карались сожженіемъ и конфискаціей имущества, но послъдняя примънялась послъ смерти виновныхъ 2).

Генрихъ VIII, вступившій въ открытую борьбу съ панскимъ престоломъ, окончившуюся установленіемъ англиканской церкви, началъ съ возстановленія указа Ричарда II des proviseurs, который опред'вляль наказаніе de proemunire (тюрьма съ конфискаціей) тёмъ, которые получали назначение изъ Рима безъ предварительнаго разръшенія короля, — и съ установленія главенства короля надъ церковью. исключающаго супрематію паны и пользующагося, подобно посл'єднему, правомъ исправлять всё заблужденія, ереси и злоупотребленія въ духовной сферъ 3). Виъсть съ тымъ былъ нъсколько съуженъ объемъ ереси: было объявлено, что оскорбленія римскаго престола не суть ересь, и запрещепо епископамъ вчинать преслъдованіе противъ нея по простому подозржнію, если оно не было подкръплено показаніями двухъ достовърпыхъ свидътелей или же когда обвинение въ ереси не было предварительно допущено въ королевскихъ судахъ 4). Въ 1539 году съ изданіемъ знаменитаго билля изъ шести артикуловъ, предназначеннаго уничтожить различіе въ религіозныхъ мижніяхъ 5), положеніе ереси измѣпплось. Этотъ билль устанавливаетъ следующія положенія: 1) денствительность преосуществленія хліба и вина въ евхаристіи въ тёло Христово; 2) достаточность причащенія подъ однимъ видомъ, ибо тёло и кровь находятся вмёстё въ каждомъ изъ двухъ видовъ; 3) целибатство священниковъ; 4) монашескіе обёты; 5) отправленіе мессъ безъ пёнія, освященное Св. Писаніемъ и 6) исновёдь на ухо. Дабы поддержать силу этихъ положеній и единство въ вёрованіяхъ, билль назначаетъ сожженіе за оспариваніе перваго положенія словомъ, въ письмё, въ печати или въ шифрованныхъ корреспонденціяхъ, смертную казнь посредствомъ повёшенія—за оспариваніе пяти остальныхъ артикуловъ; конфискацію и вёчную тюрьму—священнику, который нарушилъ бы обётъ цёломудрія, а при рецадивё—смертную казнь; штрафъ и тюрьчу—тёмъ, кто уклонялся бы отъ исновёди и причащенія въ опредёленное время, а при рецидивё—смертную казнь 1).

Эти наказанія были найдены потомъ слишкомъ жестокими 2), и воть вышель новый актъ, названный указомъ "о распространеніи истинной религіи и объ уничтоженіи всего, ей противнаго". По этому указу всякое духовное лицо, которое будетъ проповѣдывать, учить и защищать положенія, противныя инструкціямъ и опредѣленіямъ, какъ уже установленнымъ, такъ и тѣмъ, которыя будутъ обнародованы королемъ, должно на первый разъ отречься отъ своихъ заблужденій частнымъ образомъ; если же оно не захочетъ, то должно отречься публично, а если и отъ этого откажется и впадетъ въ третій разъ въ то же заблужденіе, то подвергается сожженію какъ еретикъ. Что же касается свѣтскихъ лицъ, то они послѣ двухъ обращеній за третій рецидивъ угрожаются только конфискаціей имущества и вѣчнымъ тюремнымъ заключеніемъ 3). Кромѣ того, быль изданъ особый акть о престонаслѣдіп, къ которомъ оспариваніе главенства короля надъ пер-

<sup>1)</sup> Blackstony. Commentaires. V. 262; ср. Du Bois. Histoire. III. 275, 276; послъдній, вопреки Блакстопу, приписываеть этотъ указъеще Генриху IV. при чемъ называетъ слъдующія мъры предупрежденія ересп лоллардовъ предпринятыя послъднимъ: запрещеніе проповъди въ епископскихъ округахъ всякому. кромъ священниковь въ ихъ церквяхъ. —безъ разръшеня епископа, а также—учить тайно или публично несогласно съ католической върой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Glasson, Histoire, IV, 453.

<sup>3)</sup> Du Bois, Histoire, т. III, 345—348: 315—318: 396: Glasson, Histoire, V, 16—17.

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 263.

<sup>5)</sup> Du Bois, Histoire, III, 379; Glasson, Histoire, V, 17.

<sup>1)</sup> Glasson, Histoire. V, 18: Blackstone, Commentaires, V, 263: Du Bois, Histoire, III. 350. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Утверждають, что, согласно названному биллю, было произнесено 72,000 осужденій. Glasson, Histoire, V, 18.

<sup>3)</sup> Du Bois. Histoire. III. 351.

ковью, а также предпріятіе какихъ либо д'вйствій, сему противныхъ, возводится на степень верховной изм'вны 1).

Въ началъ парствованія Эдуарда VI совъть регенства съ графомъ Hertford'омъ герцогомъ de Sommerset во главъ провелъ нъсколько биллей въ парламентъ, отмънившихъ нъкоторые жестокіе указы прежняго царствованія и возстановившихъ силу прежнихъ указовъ: такъ, между прочимъ былъ отмененъ билль изъ шести артикуловъ, но сожжение за ересь, определяемое обычнымъ правомъ, осталось 2). Затемъ, прежнія положенія англиканской редигін въ парствованіе Эдуарда VI подъ вліяніемъ ученій реформаціи были изменены: введено было причащеніе подъ обоими видами, а причащение подъ одвимъ видомъ запрещено поль страхомъ наказанія штрафомъ и тюрьмой; дозволены были браки духовенства 3), установлены однообразныя молитвы и особенная литургія, составленіе которыхъ было поручено спеціальной коммиссіи съ архівнискономъ Кентерберійскимъ во главѣ 1). Законъ грозилъ тъмъ, кто отказывался слъдовать установленнымъ молитвамъ и литургія, въ первый разъ тюрьмой на шесть мъсяцевъ, во второй на годъ, а въ третій на всю жизнь 5). Дабы върнъе осуществить реформу и лучше обнаружить заблужденія католической религіи, были запрещены многіе обряды послъдней подъ предлогомъ, что они суевърны, слишкомъ торжественны и запечатленны язычествомь, какъ напр. пеніе антифоновъ (antiphoners), процессіи и т. и.; далье, запрещены были книги и изображенія католической религіи подъ угрозой наказанія—въ первый разъ штрафомъ въ 20 шилл., во второй въ 4 фунта, а въ третій - тюрьмой на срокъ но усмотрѣнію короля <sup>1</sup>). Главенство короля надъ церковью снова было подтверждено, при чемъ законъ грозилъ тому, кто вздумалъ бы не признать этого главенства или учить, что послёднее принадлежить панъ или кому либо другому, въ первый разъ—конфискаціей и тюрьмой на срокъ по усмотрѣнію короля, во второй—наказаніемъ de proemunire, въ третій—верховной измѣны <sup>2</sup>).

Королева Марія возстановляєть католическую религію, а вм'єстів съ нею главенство паны, снявшаго за то съ парламента и королевства осужденіе въ ереси и схизм'є,—а также старые законы противъ лоллардовъ и другихъ еретиковъ 3). Была организована особая коммиссія для пресл'єдованія посл'єднихъ, которая не останавливалась въ своемъ усердіи предъ поощреніемъ доносовъ и прим'єненіемъ пытки; число сожженныхъ ею еретиковъ въ теченіе трехъ л'єтъ простирается, по сообщеніямъ н'єкоторыхъ историковъ, до цифры 277 4).

Елизавета наобороть отмѣняеть католическую религію и окончательно устанавливаеть англиканскую церковь. Двумя актами, вышедшими въ первые годы ся царствованія, она возстановила супрематію короля надъ церковью и единство религіи; тѣмъ, которые вздумали бы отрицать супрематію короля, были назначены—въ первый разъ конфискація, во второй—наказаніе de proemunire, а въ третій—верховной измѣны <sup>5</sup>). Прежніе статуты противъ еретиковъ были отмѣнены и объемъ ереси быль опредѣленъ у́же и точиѣе, а именно таковою велѣно признавать лишь тѣ

<sup>1)</sup> Du Bois. Histoire, III. 352.

 $<sup>^2</sup>$ ) Du Bois, ibid.. 371. Также отмѣнены были при Эдуардѣ указы прежнихъ королей противъ лоллардовъ. Glasson, Histoire, V, 28.

<sup>3)</sup> Glasson, Histoire, V, 27, 28, 30.

<sup>4)</sup> Glasson, Histoire, V. 29: Du Bois, Histoire, III, 373.

<sup>5)</sup> Du Bois, Histoire. III, 373.

<sup>1)</sup> Glasson, Histoire, V, 29. Преслѣдуя установленіе однообразной религіи, правительство Эдуарда VI не щадило также пуританъ и анабаптистовъ; по внушенію архіепископа Кранмера (Cranmer). къ нимъ примѣняли обычное право, грозящее за ересь сожженіемъ. Du Bois, ib., III. 377.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Du Bois, Histoire, V, 372; Glasson, Histoire, V, 28.

<sup>3)</sup> Glasson, Histoire, V, 34, 35; Du Bois. Histoire, III, 388.

<sup>4)</sup> Du Bois, Histoire, III. 388, 389.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Du Bois, Histoire, III, 396, 397; cp. Glasson, Histoire, V, 37.

ученія, которыя прямо объявляются ересью каноническими книгами, четырьмя вселенскими соборами и тёми изъ позднёйшихъ, которые держались текста св. Писанія, а также тё ученія, которыя потомъ будуть признаны ересью парламентомъ сь согласія духовенства; однако writ de heretico comburendo продолжалъ сохранять свою силу и случан сожженія еретиковъ не прекрати лись 1).

Въ 1562 году съ утвержденія духовнаго собора и парламента быль опубликовань знаменитый билль въ 39 артикуловъ, опредълившихъ положенія англиканской церкви, сходныя въ существенныхъ чертахъ съ тъм, которыя были установлены Эдуардомъ VI <sup>2</sup>). Вибсть съ тъмъ подтверждаются прежнія наказанія за непразнаніе главенства королевы надъ церковью, да кромь того назначаются наказанія верховной изміны тымъ, кто сталь бы признавать буллы папы и ими торговать <sup>3</sup>). Таковыя же наказанія объявляются и для тыхъ, кто отпадеть отъ установленной религіи и присоединится къ католичеству или кто станеть обращать въ каголичество приверженцевъ англиканской церкви <sup>4</sup>). Ввозъ религіозныхъ каргинъ, крестовъ или эмблемъ, четокъ или облатокъ и т. п., освященныхъ папой, угрожается наказаніями об ртоетипіте <sup>5</sup>); отправленіе католической мессы и посьщеніе ея запрещается подъ угрозою наказанія тюрьмой на годъ и штра-

фомъ въ 200 нарокъ 1); посещение англиканской церкви вменяется въ обязанность, и уклонение отъ последней въ воскресные дни угрожается штрафомъ въ одинъ шиллингъ въ пользу бъдныхъ за каждый такой день, а если оно продолжалось сряпу мъсяпъ, то наказаніе увеличивается до 20 фунтовъ, при чемъ не оставляется безъ наказанія и укрывательство подобнаго нарушенія: тв, которые держать въ своемъ дом'в виновника посл'єдняго, должны платить штрафъ въ 10 фунтовъ; приведенныя наказанія одинаково распространяются какъ на католиковъ, такъ и на протестантскихъ диссидентовъ 2). Указомъ 27 года царствованія Елизаветы было повелжно всёмь ісзунтамъ и ксензамъ, находившимся въ королевствъ, вытуать подъ угрозой преслъдованія за верховную изчёну; тоже преследованіе угрожается и темъ изъ језунтовъ и ксензовъ, которые въбхали бы въ королевство; укрывательство и содержаніе подобныхъ лицъ объявляется фелоніей, исключающей клеракальную привиллегію; а оказаніе помоши присылкой денегь угрожается наказаніями of proemunire; лица, которые, зная какого либо ксенза, о немъ не донесли бы, нодвергаются штрафу и тюрьмъ по усмотрънію короля 3). Ксензы, родившіеся подъ властью англійской короны, если они пріважали въ королевство изъ страны вив моря и оставались въ немъ свыше 3 дней, должны были присоединиться къ устаповленной церкви и дать присяту, если не хотели подвергнуться преследованію въ верховной измеве 4).

<sup>1)</sup> Blackstone. Commentaires, V. 264—265; cp. Glasson, Histoire. V, 37.

<sup>2)</sup> Glasson. Histoire, V. 37—39. См. у него resume этого билля, ibid.. 39; Шлоссеръ. Всемирная исторія, 1871. т. V, стр. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Du Bois. Histoire, III, 399. 402: Glasson. Histoire, V. 40. Названіе королевы еретичкой или невърной на письмъ пли въ печати возводится на степень преступленія. караемаго въ первый разъ годичной тюрьмой и конфискаціей половины имущества. а во второй—наказаніями оf proemunire. Du Bois, Histoire, III. 403: ср. Шлоссеръ, Всемірная Исторія. V. 76.

<sup>4)</sup> Du Bois. Histoire, III, 402. 403; Шлоссеръ. Всемірная исторія, 1871 г., т. V. стр. 77.

<sup>5)</sup> Du Bois, ibid., III, 402; Glasson, Histoire. V, 38.

<sup>1)</sup> Glasson, ibid., V, 38; cp. Blackstone, Commentaires, V, 276.

<sup>2)</sup> Blackstone. Commentaires. V, 270. 275: Glasson. Histoire, V, 37; Шлоссерь. Всемірная исторія, V, 77 Требованіе посъщенія установленной перкви доходило до того. что тащили силой непокорныхъ на богослуженіе. Du Bois. Histoire, III, 408.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Du Bois, Histoire, III, 404: ср. Blackstone, Commentaires. V. 279. Вообще, преслъдованія католиковъ при Елизавсть были довольно многочисленны: изслъдованіе доктора Milner'а показываетъ, что число осужденныхъ при ней на смерть католиковъ достигаетъ 204, да кромъ того 90 ихъ умерло въ тюрьмъ и 105 подверглись изгнанію. Du Bois. ibid.. 407. 408.

<sup>4)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 279, 337.

Последующіе ангійскіе монархи продолжали защищать англиканскую церковь и преследовать диссидентовь, особенно католиковь. Рядъ статутовъ, направленныхъ противъ последнихъ въ правленіе Іакова I, Карла I и Карла II, сохранившихъ надолго свою силу и послѣ нихъ, такимъ образомъ опредъляетъ положение католиковъ. Чтобы предупредить воспитание дётей въ католической религи, отправленіе ихъ за границу съ этою цёлью было запрещено и законъ определяль следующія последствія темь, кон посылали детей за границу или давали имъ содержаніе, а также-и симъ последнимъ: лишение права вчинать процессъ въ судахъ, быть душеприкащикомъ, управителемъ чьего либо наслёдства, пріобрётать последнее, владеть движимымь и недвижимымь имуществомъ, которое конфисковалось въ казну, а также занимать какую либо должность въ королевствъ. Католики--recusants, т. е. уличенные предъ судомъ въ непосъщении англиканской церкви или отказавшіеся дать присягу въ признаніи верховенства короля въ религіозныхъ дёлахъ, независимо отъ наказаній ранёе за это установленныхъ \*), подвергались многимъ гражданскимъ ограниченіямъ: они разсматривались какъ лица отлученныя, лишены была права вчинать иски въ судахъ, учить въ школахъ подъ угрозой штрафа и тюрьмы, имъть оружіе въ домахъ, которое въ противномъ случат подвергались мировымъ судьей аресту; имъ запрещено было приближаться къ Лондону на разстояніе менте десяти миль подъ угрозой штрафа въ 100 фунт., удаляться безъ позволенія отъ своихъ жилищъ далте 6 миль подъ угрозой конфискаціи всего ихъ имущества, являться ко двору подъ угрозой штрафа въ 100 фунтовъ; только служители англиканской церкви могли заключать ихъ браки, погребать ихъ и крестить ихъ дътей; иначе они подвергались разнымъ болте или менте тяжкимъ наказаніямъ, чаще денежнымъ штрафамъ.

Ко всемъ этимъ ограниченіямъ присоединялось лишеніе права занимать какія либо нубличныя должности на основаніи актовъ of corporation и of test, вышедшихъ въ царствование Карла II. По силъ перваго акта всякій лишался права быть членомъ городского управленія или какой либо корпораціи и выборы его признавались недействительными, если онъ въ теченіи предшетвовавшаго года не принялъ тапиства причащения согласно обрядамъ англиканской церкви и если онъ не хотель дать присигу признанія верховенства короля въ религіозныхъ дёлахъ, независимо отъ присяги но должности; второй же актъ предписывалъ всемъ чиновникамъ гражданскимъ и военнымъ принести въ суде въ течение трехъ мъсяцевъ присягу въ върности и въ признании церковнаго верховенства короля и объявить противъ таинства преосуществленія, а также принять причастіе по обрядамь англиканской церкви въ какой либо приходской церкви и представить удостовърение этого акта, подписанное священникомъ и церковнымъ старостой и подкрыпленное показаніемъ двухъ достойныхъ выры свидетелей; нарушение этого требования угрожалось штрафомъ въ 500 фунтовъ и неспособностью занимать должность 1).

<sup>\*)</sup> Всякій recusant, кром'ь замужних женщинь, должень быль, между прочимъ, въ течение трехъ мъсяцевъ послъ уличения предъ судомъ или отречься отъ своихъ заблужденій или же оставить королевство, если того требовало постановление четырехъ судей. Нарушеніе этого требованія въ вид'є ли невы взда изъ королевства или возвращенія въ него безъ нозволенія короля влекло за собою обвиненіе въ преступленін, равномъ фелонін, и виновный подвергался смертной казни съ исключениемъ клирикальной привиллегии. Замужнія же женщины—recusants, оставшіяся во вдовствъ или внѣ власти мужа, подвергались конфискаціи двухъ третей своей вдовьей части или своего приданнаго и лишались права быть душеп рикащицами или управительницами наслъдства своего мужа; если же власть мужа сохранялась, онъ заключались въ тюрьму, но мужь могь купить ихъ свободу цѣною 10 фунтовъ ежемѣсячнаго штрафа или  $^{1}/_{3}$  части своихъ своихъ собственныхъ земель. Blackstone, Commentaires, V, 278.

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 274—286; см. также приведенные у него статуты трехъ королей, о которыхъ шла рѣчь, въ сборникъ—The Statutes at Large, London, изд. 1763—1764 гг.; Glasson, Histoire, V, 199, 200; Du Bois, Histoire, III, 459, 494.

Всв эти законы противъ католиковъ конечно были бы слишковъ жестоки, если бы они исполнялись во всей строгости, но, по словамъ Влакстона, между буквой и жизнью была значительная разница; тъмъ не менъе совершение справедливо замъчаніе Монтескье, подразумъвающее кажется англійскіе законы противъ католиковъ, что они столь суровы, что не будучи дъйствительно кровавыми, расточаютъ однако все то зло, которое можно сдълать хладнокровно 1).

Волшебство и выдовство. Волшебныя действія въ этомъ період'в пресл'едуются какъ остатокъ языческого культа и самостоятельно. Лондонскій духовный соборъ 1075 г. запретиль употребленіе костей животныхъ, какъ предохранительное средство противъ повальныхъ болвзией, и другія волшебства; соборъ 1102 года запретиль волшебныя действія надь источниками и телами умершихъ: соборъ 1126 г., преследуя волшебныя действія, назначиль за нихъ отлучение и инфамию 2). Свътский законъ-обычное право-преследоваль магію и волшебство наравий съ ересью-смертною казнью посредствомъ сожженія 3). Этоть законъ быль косвенно полтвержленъ Генрихомъ VIII, который объявилъ всякое волшебство фелоніей безъ клерикальной привиллегіи 4), а также Іаковомъ І, который также причисляль волшебныя діянія къ винамъ фелоніи безъ клерикальной привиллегіи и назначиль смертную казнь темь, кто призываль злыхь духовь, советовался съ нами, заключалъ договоръ, пользовался ихъ услугами, кормилъ ихъ,

вступаль съ ними въ связь, кто вырываль изъ земли тѣла мертвыхъ съ волшебными цѣлями и, наконецъ, кто причиниль бы страданіе людямъ или погубилъ бы кого адскими дѣйствіями. За обращеніе къ чародѣямъ съ цѣлью открыть скрытыя сокровища, уворованное имущество, вызвать незаконную любовь, причинить вредъ человѣку или животному опредѣлены были въ первый разъ тюрьма и выставка у позорнаго столба, а во второй—смертная казнь 1).

VIII. Религозный обмана. Подъ этимъ преступленіемъ разумѣлось совершеніе обмана или посредствомъ ложнаго приписанія себѣ чрезвычайнаго порученія съ неба или посредствомъ ложныхъ, вызывающихъ народный страхъ, предсказаній. Свѣтскіе суды карали такихъ обманщиковъ штрафомъ, тюрьмой и позорными тѣлесными наказаніями 2).

IX. Профанація субботы. По указу Генриха VI запрещены были ярмарки и базары въ главные дни праздниковъ, въ святую пятницу и въ воскресенья, за исключеніемъ четырехъ воскресеній времени жатвы, — подъ угрозой конфискаціи выставленныхъ на продажу товаровъ 3). Карлъ I запретилъ жителямъ собираться для какихъ либо увеселеній внъ своихъ приходовъ и потомъ въ предёлахъ послёднихъ воспретилъ публичныя зрёли-

 $<sup>^{1})</sup>$  Montesquieu. De l'esprit des lois изд. 1763 г., т. И. liv. XIX. chap. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Glasson, Histoire, II. 539.

<sup>3)</sup> Blackstone. Commentaires, V. 289, 290: Glasson. Histoire. III. 601: Du Bois, Histoire, III, 276. Horne, причисляя къ преступленіямъ противъ Божескаго величества смертные грѣхи—ересь и волшебство. Сюда же относитъ и содомію, которая каралась также смертною казнью. Glasson, Histoire. III. 585. 601; Du Bois, i)... III. 278.

<sup>4)</sup> Фелонія вообще влекла за собою смертную казнь. Blackstone, Commentaires, V. 290: Du Bois, Histoire, III. 276: Стифенъ, Уголовное право Англіи, переводь Спасовича, 1865 г., 135, 136.

<sup>1)</sup> Знаменитая сцепа въ трагедіи Шекснира, изображающая чародъекъ предсказывающихъ Макбету и Стюартамъ ихъ будущее величіе, отражаетъ такимъ образомъ лишь тѣ върованія. которыя жили въ обществъ и которые раздѣлялись самимъ законодателемъ. Вlackstone, Commentaires.. V, 290. 291; Du Bois. Histoire, III, 276; Heppe-Soldan, Geschichte, III. 519. Послѣдній замѣчаетъ. что преслѣдованіе вѣдьмъ въ Англіи было якобы мягче. чѣмъ на континентѣ Европы, и что смертвая казнь исполнялась не въ видѣ сожженія, а висѣлицы. Елизавета на 28 году своего царствованія утвердила парламентскій актъ для Ирландіи, въ которомъ лица. запимающіяся волшебствомъ, угрожаются смертною казнью. Blackstone. Commentaires, V, 291, 292, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 292; cm. также Blackstone, Handbuch, II. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 295. Раньше Athelstan запретиль

ща, какъ напр. бой быковъ и медвъдей, театръ и всякія другія недозволенныя увеселенія, кромъ самыхъ невинныхъ, подъ угрозой штрафа въ З s. и 4 d. въ пользу бъдныхъ 1).

Указомъ 29 года царствованія Карла II запрещены были работы въ воскресенье, кромѣ необходимыхъ и истекающихъ изъ благотворительности, ѣзда на корабляхъ и лодкахъ, торговля— за исключеніемъ продажи жизненныхъ принасовъ въ мѣстахъ, открытыхъ публикѣ, и молока въ опредѣленные часы, подъ угрозой штрафа въ 5 шилл.; извощики не должны были выѣзжатъ въ воскресенье, иначе подвергались штрафу въ 20 шиллинговъ; товары, выставленные на продажу, конфисковались въ пользу бѣдныхъ, при чемъ треть изъ нихъ могла быть назначена донощику 2).

## ГЛАВА ТРЕТЬЯ.

Историческій очеркъ реформаторских ученій объ отношеніи государства къ религіозной свободь и вліяніе этихъ ученій преимущественно на уголовное законодательство вплоть до конца 18 в.

I.

Идея религіозной свободы въ средніе вѣка исторически возникла наъ той реакціи противъ абсолютизма духовной власти, которал поднялась въ это время и вызвала защиту правъ свѣтской власти. Правда, нервые писатели, заговорившіе въ пользу послѣдней, какъ напр. Данте, Вильгельмъ Оккамъ, преслѣдовали почти исключительно освобожденіе ея отъ ига папской власти, интересы ея независимости, не касаясь самаго принципа религіозной свободы 1); но уже между ними встрѣчается нѣкто Мар-

всякую торговлю въ воскресные дни подъ угрозой жестокихъ наказаній. Blackstone, ibid.

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 295.

<sup>2)</sup> Blackstone. Commentaires, V, 295, 296. Кром'в перечисленных иарушеній Блакстопъ къ преступленіямъ противъ религіи относитъ также симонію, каравшуюся по указу Елизаветы лишеніемъ бенефицій или штрафомъ, зат'ямъ пьянство и развратъ, но онъ, какъ было сказано, въ усгановленіи системы руководится не историческими, а личными соображеніями. Blackstone, Commentaires, V, 292, 296—301.

<sup>1)</sup> Данте, стараясь опровергнуть мысль о происхожденіи императорской власти оть папской, въ своемъ сочиненіи «О монархіи» доказываеть, что источникь и притомъ непосредственный какъ императорской власти, такъ и папства есть Богъ, которому одному объвласти въ равной мъръ подчинены и отъ котораго одного только и зависятъ. Двъ же власти необходимы потому, что человъкъ пуждается въ двоякомъ руководствъ въ виду его двоякаго назначенія: въ руководствъ папы для въчной жизни и въ руководствъ императора для земнаго благополучія. Маасенъ, Девять главъ о свободъ совъсти, 139. 140; Чичеринъ, Исторія политическихъ ученій. 1869 г., ч. 1-я, 227, 229; Geffcken. Staat und Kirche, 182: Блунчли, Исторія общаго государственнаго права и политики отъ XVI в.

силій Падуанскій, въ которомъ этотъ принципъ, столь долго попиравшійся ногами, нашель своего защитника.

Въ своемъ извъстномъ сочиненіи "Defensor pacis", вышедшемъ въ 1324 году, Марсилій, выходя изъ Аристотелевой идеи государства, доказываетъ самостоятельность послъдняго, законамъ котораго, исходящимъ отъ императора, охраняющаго миръ, должны подчиняться всв, такъ-какъ каждый пользуется выгодами государственнаго общежитія, а духовные — въ особенности, ибо они болье способны различать добро отъ зла. Право принужденія духовной власти, а слъдовательно и папамъ, не дано, продолжаетъ Марсилій, ибо царство Христово не отъ міра сего и принужденіемъ нельзя войти въ царство небесное. Власть ключей означаетъ только право связывать и разрышать грыхи людей, т. е. совершать таинство исповъди; но и здысь окончательный судъ принадлежить одному Богу. Другое право, истекающее изъ той же власти, состоитъ въ отлученіи грышниковъ отъ церкви или отъ общенія върующихъ, но, такъ-какъ съ этимъ связаны гражданскія пос-

до настоящаго времени, перев. Бакста и Новосельскаго, 1874 года, стр. 3-4. Вильгельчъ Оккамъ, извёстный противникъ паны Іоанна XXII-го, разрѣшая вопросъ объ осношеніяхъ двухъ властей. идеть далье знаменитаго автора «Божественной комедіи»; онъ отвергаеть всякую юрисдикцію перкви въ свётскихъ дёлахъ, всякое право вмѣшиваться въ послъднія, исключая, впрочемъ, случаевъ нужды, когда власть свътскаго князя не отвъчаеть своему назначению и нътъ другихъ средствъ для защиты интересовъ общаго блага и спасенія віры; тогда папа можеть вступить въ права світской власти и судить императора, точно также какъ и этотъ последній пріобрътаетъ надъ папой право суда, если тотъ впадетъ въ ересь или совершить важное преступленіе. Права св'єтскихъ князей, по ученію Оккама, распространяются и на ересь, которая, разрушая миръ и согласіе въ обществъ, требуеть для своего искорененія вившательства князей. обязанныхъ наблюдать въ интересахъ общаго блага, чтобы вредныя для общества дёйствія не оставались безнаказанными. Маасенъ, ibid., 146; Geffcken, ibid.; Блунчли, Исторія, 4; Чичеринъ, Исторія, І, 249-260.

лъдствія, а священникъ принудительной власти не имъеть, то отлучение непокорныхъ отъ церкви присвояется самой церкви. т. е. собранію върующихъ, почему Христосъ и сказаль-повъжды церкви, за священникомъ же остается лишь право совета-право учить и наставлять въ качествъ духовнаго врача. Предоставлять епископамъ и священникамъ принудительную власть въ дёлахъ религіи было бы безполезно, поясняеть Марсилій, ибо людямь не послужило бы къ ихъ вёчному спасенію то, что они сдёлали вынужденно; Богъ не хочеть вынужденнаго исповъданія, не хочеть, чтобы кто либо приводимь быль къ исповеданию насилиемъ и сграхомъ. Правомъ совъта ограничиваетъ Марсилій духовную власть и въ сужденіяхъ объ ереси; еретикъ долженъ быть судимъ но закону Вожьему, а носему онъ можетъ быть наказанъ только въ будущей жизни; священнику здёсь принадлежить только увъщание. Человъческий же законъ можеть воспретить еретикамъ пребывание въ извъстной странъ, какъ людямъ, вреднымъ для другихъ, и нарушители этого закона должны наказываться никъмъ другимъ, какъ свътскою властью 1).

Христіанская идея свободы совъсти, послъ долгаго ея попранія воскресшая въ соч. Марсилія Падуанскаго, слишкомъ ръзко расходилась съ господствующимъ строемъ жизни, чтобы вскоръ пріобръсть новыхъ энергическихъ защитниковъ; почти два въка спустя возвысилъ голосъ въ пользу этой идеи доблестный англичанинъ Фома Морусъ въ своемъ сочиненіи, Утопія", т. е. небывалое мъсто, вышедшемъ въ 1513 году 2). Въ этомъ трудъ, преслъдующемъ изображеніе идеальнаго порядка вещей, авторъ представляетъ нъкоего Утопа, который, завладъвъ островомъ вблизи береговъ Америки, провозгласилъ свободное ис-

<sup>1)</sup> Geffcken, Staat und Kirche, 182—183: Чичеринъ. Исторія, І. 239, 240; Маасенъ, Девять главъ, 146, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brissot de Warville, Bibliothèque philosophique. 1782—1785 г., т. IX. Fragments de l'utopie. стр. 62—65; Чичеринъ. Исторія полит. ученій, І, 295—299.

новъдание и свободную мирную пронаганду всъхъ культовъ, такъкакъ онъ не безъ основания думалъ, что было бы самой возмутительной глупостью желать господствовать надъ совъстью, принуждать
вооруженной рукой человъка оставить религію своихъ отцовъ,
въ которой онъ воспитанъ, и принять ту, которой онъ никогда
не признавалъ. И въ самомъ дълъ, разсуждаетъ авторъ, если въ
томъ изобиліи религій, которое замъчается на поверхности земнаго шара, существуетъ только одна, снизошедшая съ неба и запечатлънная знакомъ Вожества, то ея послъдователи для убъжденія въ ея истинъ не нуждаются въ другихъ средствахъ, какъ
кротость, теривніе и убъжденіе 1).

Предоставивъ каждому свободу совъсти, Утонъ однако поставилъ ее въ справедливыя границы; онъ запретилъ публичное распространеніе всякихъ мнёній, которыя отрицаютъ истину будущей жизни и переходятъ въ матеріализмъ или еще хуже—въ дъйствительный атензмъ, какъ такихъ, исповъдниковъ которыхъ, лишенныхъ началъ въры, только одинъ страхъ способенъ заставить исполнять обязанности и не нарушить всв законы. Съ этимъ запрещеніемъ связывается также лишеніе права на занятіе публичныхъ должностей, но всякія другія наказанія исключены, ибо не во власти человъка измънять по своей волъ иден другихъ людей и господствовать надъ ихъ образомъ мыслей и чувствъ. Запрещеніе публичнаго ряспространенія названныхъ мнёній не исключаеть однако позволенія препираться защитникамъ послъднихъ съ священниками и людьми образованными, ибо знанія послъднихъ способны просвётить души первыхъ 2).

Фома Морусъ, такимъ образомъ, нъсколько шире поставилъ идею свободы совтсти, чтыть его предшественникъ Марсилій Падуанскій; послідній, отвергнувъ право принужденія въ религіозныхъ дълахъ вь лицъ церкви, перепесъ его на сторопу государства, которое можеть по его мненію, не только изгонять еретиковъ изъ своихъ предъловъ, какъ людей вредныхъ, но и преслъдовать ихъ наказаніями, если они тамъ остаются вопреки его запрешенію. Фома Морусъ идеть далье, онъ признаеть почти полную въротернимость и исключаетъ примънение всякихъ наказаний къ еретикамъ, ограничивая представителей крайнихъ религіозныхъ убъжденій только запрещеніемъ права публичнаго распространенія послідних и лишеніемъ нівкоторыхъ политическихъ нравъ. Въ этомъ отношении английский канцлеръ временъ Генриха VIII не только оставиль позади своих в предшественниковъ, но и опередиль знаменитыхъ вождей протестантизма-Лютера и Меланхтона.

Лютеръ, правда, вначалъ высказался почти за полную свободу совъсти. Богъ одинъ, писалъ онъ, властвуетъ надъ душою и никому этой власти уступить не хочеть. Дило виры свободное дило и никто къ нему принудить не можеть; поэтому, когда свътская власть дерзаеть предписывать законы душъ, она витмивается въ дъло Божескаго правленія и тымъ соблазняеть и портить души. Богъ одинъ серцевъдецъ, вотъ почему невозможно и тщетно прединсывать кому либо или насильственно принуждать кого либо такъ или иначе върить. Принуждать людей върить значить насильственно заставлять слабыя совёсти лгать, отрекаться и говорить иное, а не то, что у нихъ на сердиъ. Скажутъ, пожалув, что свътская власть не принуждаеть въровать, а только принимаеть внёшнія мёры предосторожности противъ совращенія людей ложными ученіями; но борьба съ ересью лежить на обязанности епископовъ, а не князей, ибо ереси никогда нельзя помъщать силою; здъсь слово Божіе должно выступить на борьбу и осли его недостаточно, то свътская власть тымъ меньше достигнеть цели. Еретиковъ следуеть побеждать не огнемь, а Писаніемъ, подобно тому, какъ дійствовали отцы церкви; если бы

<sup>1)</sup> Brissot de Warville, Bibliothèque philosophique, IX, 62-63.

<sup>2)</sup> Brissot de Warville, ibid.. 64—65; Чичеринъ, Исторія. І. 299. Свои убъжденія Фома Морусъ занечатлѣль своей кровью; когда деспотъ Генрихъ VIII вздумаль перемѣнпть ради одной метрессы свою религію и потребовалъ отъ Фомы Моруса, бывшаго гогда великимъ капилеромъ. контрасигпированія своего нововведенія, то послѣдній предпочель смерть отреченію отъ религіи своихъ отцовъ; онь съ величайкими мужествомъ умеръ на эшафотѣ. Brissot de Warville, ibid., продисловіє къ. Fragments de l'utopie.

все искуство состояло въ побъждении еретиковъ огнемъ, то палачи были бы ученъйшие доктора на землъ и намъ излишне было бы учиться. Ересь дъло духовное, ее нельзя ни желъзомъ заръзать, ни огнемъ сжечь, ни въ водъ утопить. Увъщевайте еретиковъ, не пускайте ихъ на кафедры, чтобы каждый могъ вндъть въ нихъ вредныя плевелы и могъ бы, по словамъ апостола Павла, избъгать еретика, но апостолъ не говоритъ, чтобы слъдовало убивать еретиковъ 1).

Но Лютеръ не остался въренъ этимъ высокимъ идеямъ религіозной свободы; позже, подъ давленіемъ временныхъ интересовъ, онъ отступилъ отъ своихъ прежнихъ убъжденій и допустилъ принужденіе свътской власти въ дълахъ въры въ следующихъ случаяхъ: 1) когда кто либо позволяетъ себъ публично поносить евангеліе и догматы, основанные на ясномъ текстъ св. Писапія и признанные всъми; виновный какъ богохульникъ не можетъ быть тернимъ; 2) въ случав раздоровъ на счетъ догматовъ или второстепенныхъ вопросовъ, вносящихъ разладъ въ церковъ. Въ этихъ случаяхъ свътская власть можетъ, по мнѣнію Лютера, выйти изъ своего нейтральнаго состоянія и положить конецъ безпорядкамъ внѣшними мѣрами, а именно—запрещеніемъ виновнымъ поученія пли явнаго выраженія своихъ мнѣній и затѣмъ изгпаніемъ изъ отечества явныхъ лжеучителей <sup>2</sup>).

Другъ Лютера Меланхтонъ еще шире истолковалъ право свътской власти въ религіозныхъ дълахъ; по его мнънію, правительство, носящее мечъ, должно воспрещать ереси, т. е. безбожныя ученія, а зачинщиковъ послъднихъ наказывать; окончательная цъль государства, утверждаетъ онъ въ другомъ мъстъ, заключается въ установленіи истиннаго богопознанія въ человъ-

ческомъ обществъ, и правительству принадлежитъ реформаціонное право: исповъдывать предписано всъмъ, даже правительству, а исповедывать значить тоже самое, что сообщать подданнымъ свою въру, т. е. реформировать ихъ 1). Замъчательно, что оба реформатора -- Лютеръ и Меланхтонъ, перенеспіе въ интересахъ утвержденія протестантизма право принужденія въ дёлахъ віры съ духовной власти на свётскую, предчуствовали, предвидёли ту опасность, которая должна была возникнуть изъ подобнаго отступленія отъ свободы совъсти. Я предвижу уже, пишетъ Меланхтонъ въ письмъ, въ которомъ онъ жалуется на то, что не удалось сохранить епископской власти, - какую церковь мы обрътемъ по упичтожении церковниго учреждения; и предвижу въ будущемъ гораздо худшую тиранію, чёмъ какая когда либо была. Не менъе ясно высказывается и Лютеръ: "Сатана всегда останется сатаной; подъ властью напы онъ вдвинулъ церковь въ государство, а въ наше время онъ силится вдвинуть государство въ перковь" <sup>2</sup>).

Ho самое рѣзкое ограниченіе свободы совѣсти, на почвѣ которой возникъ протестантизмъ, мы встрѣчаемъ въ ученіи Кальвина и въ его церковномъ управленіи. Отвергши въ изданныхъ имъ "Ordonnances ecclésiastiques de l'église de Géneve" право

<sup>1)</sup> Geffcken, Staat und Kirche, 213—214; Блунчли. Исторія общ. госуд. права, 45—46; Маасенъ, О свободъ совъсти, 182—183; Чичеринъ, Исторія полит. ученій, І, 320.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасенъ. Девять главъ, 183, 184—185; Чичеринъ,. Исторія, I, 320—321; Geffcken. Staat und Kirche, 231; Блунчли, Исторія, 46.

<sup>1)</sup> Geffcken, Staat und Kirche, 231; Маасенъ, Девять главъ, 185; Чичеринъ, Исторія. І, 339. Слёдуя этимъ воззрѣніямъ, Меланхтонъ одобрилъ сожженіе въ Женевѣ антитринитарія Серве Кальвиномъ. Маасенъ, ibid.

<sup>2)</sup> Geffcken. Staat und Kirche, 232; Маасень, О свободъ совъсти, 168. Дъйствительность не замедлила оправдать предчувствіе реформаторовь; воть что, между прочимь, читаемъ у Лютера: «папа превратиль словесный мечь въ свътское правительство и вслъдствіе этого слово Божіе угасло; теперь же наобороть—свътскіе господа хотить вести духовное привительство и управлять проповъдническою должностью такъ, чтобы я проповъдываль угодное князю; они беруть мечь духовный и дълають изъ него бичи и плети, выгоняя изъ церкви не покупщиковъ и продавцовъ, а истинныхъ учителей п проповъдниковъ. Маасень, Девять главъ. 178.

церкви прибъгать къ свътскимъ средствамъ принужденія, онъ въ тоже время эту обязанность по порученію церкви перенесъ на государство, которое не должно, по его мнѣнію, териѣть лжеученій, заражающихъ христіанское общество; въ силу этого католики подвергались изгнанію, а остальные еретики, не принимавшіе въропсиовъданія, провозглашеннаго для Женевской республики, подвергались тълеснымъ наказаніямъ, пыткъ и даже смертной казни 1).

Реформація, такимъ образомъ, не много сдёлала въ пользу практическаго развитія принципа свободы совъсти; правда, вначаль, въ періодъ опасности, она выдвинула этотъ принципъ довольно высоко и тъмъ потрасла господство прежняго духа нетериимости, но затъмъ скоро, достигнувъ торжества, измѣнила прежде провозглашенному положенію и призвала старую практику. Единство въры теперь, какъ и прежде, стало признаваться какъ высшее благо, къ достиженію котораго должно стремиться государство, и такъ какъ духовное правительство было перенесено на главу послъдняго—князя, то къ нему перешло и право опредълять культъ подданныхъ: сијиз гедіо ејиз religio —кому принадлежитъ территорія, тому принадлежитъ и религія—вотъ положеніе, которое стало опредълять отношеніе государства къ церкви послъ реформаціи <sup>2</sup>).

Но идея свободы совёсти, лежащая въ основани протестантизма, не могла заглохнуть; на время оставленная, забытая подъ вліяніемъ текущихъ интересовъ, она должна была снова воскреснуть въ болёе свётлыхъ умахъ, недовольныхъ религіозными распрями, нарушавшими государственное спокойствіе, или возмущенныхъ господствовавшей практикой религіознаго преслёдованія и угнетенія. Наиболье яркое выраженіе этой иден вперзые послё Лютера мы встрёчаемъ у англичанина Мильтона въ его трактатъ: "О гражданской власти въ религіозныхъ дёлахъ", вышедшемъ въ 1659 г. 1). Защищая

другу способы поклоченія. Отсюда слідуєть, что толкованіе не только світских в. по и духовных законовъ принадлежить правительству, и все, что повеліваєт посліднее относительно религіи, должно разсматривать, какт повелінія самого Бога. Сознавая, однако, что требованіе безусловнаго повиновенія велініямъ нравительства можеть зайти слинкомъ далеко, Гоббезъ оговорился, что это требованіе не можеть распространяться на оскорбленія Божества, на запрещеніе сму повиноваться и пдолослуженіе. Thomas Hobbes, Oeuvres philosophiques et politiques, Neufschatel, 1787 г., т. І, 313—315; Чичеринъ, Исторія политич, ученій, ІІ, 35—42; Блунчли, Исторія, 88.

1) Раньше Мильтона французъ Жанъ Боденъ. знаменитый зашитникъ суевърій своего времсин-волшебства и въдовства. возвышаетъ свой голось въ нользу религіозной свободы, исходя изъ соображеній не столько интересовъ личности, сколько интересовъ государственныхъ. политическихъ. Единство и миръ государства, но его миънію, подвергаются опасности со стороны религіозныхъ партій; поэтому слъдуеть запрещать религіозныя распри, ябо опъ колеблють истину въ умахъ и производятъ раздоры, а религія составляетъ первое основаніе государства; но если въ странѣ существують различныя секты, то правительство пе должно употреблять противъ нихъ насилія; послёднее ведеть только къ большему упорству угнетенныхъ, возбуждаетъ подданныхъ противъ князя и повергаетъ ихъ неръдко въ атеиемъ. худшее изъ всъхъ золъ; при этомъ онъ напоминаетъ слова короля Готовъ Теодорика: «нельзя предписывать религію, ибо никто не можеть быть принуждень в рить противь воли»; вообще, замъчаетъ Баденъ, для государства выгодно, чтобы въ немъ было нѣсколько вѣроисповѣданій, ибо если ихъ только два, то опп легко другь съ другомъ вступають въ борьбу. Возставая противъ

<sup>1)</sup> Geffcken. Staat und Kirche, 238: Чичеринъ, Исторія, I, 360.

<sup>2)</sup> Bluntschli. Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntnissfreiheit, 21, 22; Маасенъ, О свободъ совъсти, 184—188. Это положеніе было въ 16 стольтій возведено въ теорію англичаниномъ Томасомъ Гоббезомъ въ его соч. «О гражданинъ» и «Левіафанъ». Каждый гражданинъ, вступая въ государство, говеритъ Гоббезъ. уступилъ правительству посльдияго часть своихъ правъ, въ томъ числъ и право опредълять способъ Богопочичанія. Онъ должень быль это сділать нотому, что если бы каждый слъдоваль своему собственному опредъленію, то одинъ считаль бы культъ другаго неприличнымъ и даже нечестивымъ; въ силу этого культъ самый разумный не пользовался бы соотвътствующимъ значеніемъ, а въ государствъ водворплись бы самые безобразные и противоръчные другъ

ее и возвышая тёмъ интересы личности человёка, Мильтонъ исходить изъ природы протестантизма и христіанства. Такъ какъ протестантизмъ, говоритъ онъ, основанъ на исключительномъ авторитеть св. Писанія, толкуемаго каждымъ по впушенію своей совъсти, то отсюда слъдуетъ, что ни ръшенія церкви, ни ръшенія государства не могуть быть правилами въдёлахъ вёры. Въглазахъ протестанта первый авторитеть это св. Шисаніе, а не церковь; совёсть, а не церковь, его главный истолкователь; но управлять совъстью можеть только сама личность человъка, не передавая сего права кому либо другому. Истинный еретикъ не тоть, который слёдуеть св. Писанію, такъ какъ онъ его понимаеть, а тоть, который присоединяется къ церкви и за ней слёдуеть, не давая себъ отчета въ сужденіяхъ собственной совъсти, просвъщаемыхъ евангеліемъ. Полная и открытая свобода мысли въ самыхъ спорныхъ пунктахъ доктрины - вотъ протестантскій догнать.

Ссылаясь на самый духъ христіанства, Мильтонъ далѣе доказываеть, что свѣтская власть не имѣеть права вмѣшиваться въ дѣла религіи. Христіанство, говорить онъ, имѣеть дѣло съ внутреннимъ человѣкомъ и его дѣйствіями, которыя чисто духовны и не подлежать внѣшней силѣ. Вся религія евангелія заключается въ двухъ словахъ—вѣра и любовь, но послѣднія вытекають изъ способностей внутренняго человѣка, свободныхъ по самому существу своему, и если теряются вслѣдствіе грѣха, то онѣ могутъ быть возстановлены единственно Вожьею благодатью, а никакъ не внѣшнею силою. Вынуждать внѣшнее исповѣданіе значить не содѣйствовать истинной религіи, а потворствовать лицемѣрію. Христосъ отвергъ всякую внѣшнюю силу въ управленіи церковью именно съ тѣмъ, чтобы показать духовное ея превосходство и способность властвовать надъ всѣми царствами земли одною силою

духа. Тъ, которые прибъгають къ принужденію, тъмъ самымъ доказывають, что всякая духовная сила въ нихъ изсякла; они признають безсиліе евангелія убъждать людей иначе, какъ съ поддержкою государства, между тымъ какъ евангеліе безъ всякой посторонней помощи покорило себъ землю. Мильтонъ отвергаеть вмішательство государства не только въ догму и върованія, но и въ организацію религіозныхъ обществъ, въ устройство церемоній культа, которыя, говорить онъ, не должны быть ни для кого обязательны; ни за какимъ свътскимъ пачальствомъ онъ не признаеть власти освящать или заставлять почитать извъстные дни или мъста; свободное ръшеніе собранія върныхъ только одно можеть дълать подобныя установленія 1.

Какъ ни широко поставилъ Мильтонъ вопросъ о религіозной свободѣ, онъ, какъ и его предшественники, не способенъ былъ однако совершенно отрѣшиться отъ изглядовъ своего времени и провести послѣдовательно защищаемый имъ принципъ; предоставляя тернимость всѣмъ протестантскимъ сектамъ, онъ исключилъ отсюда папистовъ и язычниковъ; первыхъ—изъ политическихъ соображеній, какъ партію, признающую надъ собою и чужестранную власть и отвергающую всякую тернимость, послѣднихъ—изъ религіозныхъ—какъ лицъ, совершенно отрицающихъ св. Писаніе 2).

Современникъ Мильтона Спиноза также защищалъ интересы религіозной свободы, но онъ, какъ и знаменитый англичанинъ, не избъжалъ крупнаго противоръчія въ своемъ ученіи; отстаивая неприкосновенность человъческой совъсти, Спиноза въ то же время требовалъ подчиненія церкви государству во всъхъ внѣшнихъ проявленіяхъ культа. Въ естественномъ состояніи, говоритъ онъ въ своемъ "Вогословско-политическомъ трактатъ", вышедшемъ въ 1670 г., мы, руководимые болъе страстью, чъмъ разумомъ, не

религіозных распрей, Бодень въ тоже время допускаеть мирные диспуты представителей различных религіозных секть, какъ полезные для взаимнаго наставленія. Чичеринь, Исторія, I, 435; Блунчли, Исторія, 15, 32, 33.

<sup>1)</sup> A. Geffroy, Études sur les pamphlets politiques et religieux de Milton, Paris, 1848 г.. стр. 176—179; Чичеринъ, Исторія полит. ученій, II, 48—49; Блунчли, Исторія, 78—79.

<sup>2)</sup> Чичеринь и Блунчли, ibid.

могли ни понять граха, ни представить себа Вога, какъ судью, карающаго грыхи людей; намъ казалось, что всы вещи произошли по общимъ законамъ природы и что нътъ различія между праведными и нечестивыми, ибо не было места ни для правды, ни для любви. Дабы внушенія истиннаго разума, внушенія самаго Вожества пріобрёли обязательно — абсолютную силу, было необходимо, чтобы каждый уступиль часть своихъ естественныхъ правъ въ руки всвхъ, небольшаго числа людей или одного; тогда только мы начали понимать, что такое правда и неправда, правосудіе и неправосудіе. Справедливость и вообще всѣ требованія разума, а слідовательно и любовь къ ближнему могуть получить, такимъ образомъ, силу права и закона только исходя изъ правъ самого правительства, только благодаря повелёніямъ предержащихъ властей, какъ посредниковъ между людьми и Богомъ, который въ естественномъ состояніи дійствуетъ чрезъ законъ природы и можетъ быть понимаемъ поэтому только какъ природа, дъйствующая по въчной и неизмънной необходимости. Вившательство правительства здёсь необходимо еще и потому, что религія и діло благочестія должны быть согласны съ спокойствіемъ и общественной пользой, составляющими первое и неизбъжное требование общежития, устанавливаемое тою же предержашею властью. Нельзя поэтому сомноваться, что никому не можеть быть дано безъ воли и согласія правительства право и власть управлять духовными дёлами, избирать священнослужителей, устанавливать догмы церкви и ся доктрину, судить о дълахъ благочестія, удалять кого либо изъ общества вфрныхъ или принимать въ недра церкви, и это -- сколько въ интересахъ религін, столько же и въ интересахъ государственнаго блага. Кто не знаеть, какимъ вліяніемъ лица, распоряжающіяся духовными дълами, пользуются въ народъ, съ какой некорностью и уваженіемъ относится каждый къ словамъ тёхъ, кои облечены этой властью? Понтифексь римскій, который прежде располагаль властью въ духовныхъ дёлахъ, мало-по-малу подчиниль себе и светскихъ князей и такимъ образомъ то, чего не могли достигнуть римляне желъзомъ и огнемъ, люди церкви добыли только перомъ.

Итакъ, заключаетъ Сииноза, божественное право должно зависъть абсолютно отъ повельній суверена, которому одному и пранадлежить право его толковать и заставить уважать, но, впрочемъ, только во вишинемъ культъ, во вишинихъ дълахъ благочестія, а не во внутреннемъ культь, не во внутреннемъ благочестін, скрывающемся во всей глубинь совысти. Если бы также легко было, замъчаеть онъ, повелъвать духу, какъ и языку, то всякая власть царствовала бы безопасно и не обращалась бы къ насилію. Каждый гражданинь, въ самомъ дёлё, почерпаль бы свои представленія въ духів суверена и судиль бы только по декротамъ правительства о добръ и злъ, справедливомъ и несправедливомъ; но невозможно, чтобы человъкъ отрекся отъ способности разсуждать свободно и подчиниль абсолютно свои мысли мыслямъ другаго; поэтому суверенъ является узурпаторомъ правъ своихъ подданныхъ, когда онъ вздумаетъ предписывать последнимъ те верованія, которыя опи должны иметь; последнія суть право каждаго, котораго никто не можеть уступить другому, даже если бы и хогель. Те, которые хотять подчинить государству религіозныя върованія, смішивають дві совершенно различныя сферы — сферу дъйствій и митиій; первыя подлежать силъ законовъ, последнія же должны быть свободны и не наказуемы, за исключениемъ тъхъ случаевъ, когда они подвергають опасности государственный порядокъ, т. е. представляются уже не мивніями, а двйствіями 1).

Ученіе Спипозы о религіозной свободь, при всемъ проти-

<sup>1)</sup> Можно ли представить для государства большее зло, восклицаеть Спиноза, чёмь то, когда правдивых и честных людей считають безбожниками и высылають изъ страны потому только, что они иначе мыслять и не могуть лицемфрить? Что можеть быть нагубнее, какъ если людей объявляють врагами и ведуть на смерть не за преступленія и постыдныя дёла, но за то, что они думають независимо, и если эшафотъ, долженствующій быть грозою для порочныхъ, обращается въ великольную сцену, гдё выставляются высшіе приміры терпвнія и добродітели, къ крайнему позору верховніе приміры терпвнія и добродітели, къ крайнему позору верховнісьного приміры поставляются высщіе приміры терпвнія поставляются выставляются выс

воржчім автора съ самимъ собою, вносить весьма существенную добавку къ тому, что было сказано объ этомъ его предшественниками; не возвысивнись до положенія Мильтона о необходимости отдёленія церкви отъ государства, Спиноза тэмъ не менье глубже последняго уясниль себъ предълы права карательной власти государства въ дёлахъ религіозной совъсти. Въ то время какъ Мильтонъ управомочиваеть государство преследовать целые культы—католичество и язычество, Спиноза исключаеть всякое различие между культами и признаеть право государства проявлять карательную деятельность лишь тогда, когда религіозное верованіе переходить изъ сферы мысли въ область внешнихъ действій и при томъ такихъ, которыя подвергають опасности общественный порядокъ. Авторъ, правда, не опредъляеть объема и содержанія такихъ дъйствій, но этотъ пробълъ не можеть быть поставленъ ему въ упрекъ, ибо такая задача была весьма не легка для того времени; несомивнно важную заслугу автора представляеть и то, что онъ едвали не первый въ средніе віка, во 1-хъ, исключиль сферу мысли, не достигшей внёшняго выраженія, изъ уголовно-правовой области, а во 2-хъ, выдвинулъ положение, что государство можеть воздвиствовать уголовными мерами только на те внешнія проявленія религін, которыя посягають на государственное спокойствіе и порядокъ.

ной власти. Spinosa, Les oeuvres, traduites par Emile Saisset, 1861 г., томъ II, 306—317, 320. 328, 331; Чичеринъ, Исторія, II, 115—118; Блунчли, Исторія. 91—93. Это восклицаніе, такъ краснорѣчиво уязвляющее господствовавшую практику преслѣдованія независимой мысли, вырвалось изъ груди того человѣка, который самъ не избѣжалъ послѣдняго. Возвысившись надъ духомъ еврейскаго культа, къ которому онъ по происхожденію принадлежалъ, Спиноза порвалъ свою связь съ послѣднимъ, за что и былъ исключенъ изъ еврейской общины и пріобрѣлъ непримиримую ненависть своихъ прежнихъ единовѣрцевъ. Проникшись свободой, онъ рѣшился ее сохранить на всю жизнь и хотя любилъ искренно христіанство, по не желая дѣлать выбора между церквями, остался внѣ принадлежности къ опредѣленной церкви и тѣмъ заслужилъ вражду

Дальнейшее развитие учение о религиозной свободе получило въ "Письмахъ о терпимости" Локка, составленныхъ очевидно подъ вліяніемъ созрѣвшей уже тогда въ нѣкоторыхъ колоніяхъ С. Америки идеи о разделеніи церкви и государства. Авторъ начинаетъ свое ученіе съ установленія назначенія истинной религіи и затыть пытается опредылить права государства и церкви въ религіозной сферъ. Отличительная черта истинной церкви, говоритъ Локеъ, есть тернимость. Истиная религія установлена не для того, чтобы вводить пустую внишнюю помпу, не для того также, чтобы доставить людямъ возможность достигнуть церковнаго господства и не для того, наконецъ, чтобы принуждать силой; она скорье намъ дана для того, чтобы побудить насъ жить по правиламъ добродътели и благочестія. Всуе носять имя Христово, если не заботятся о своемъ исправленіи, если не суть кротки, ласковы и добродушны. Цари народовъ господствуютъ надъ нами, сказалъ Спаситель, но не должно быть такъ между вами. Если глубже вникнуть въ то, что евангеліе и апостолы говорять намь, то необходимо признать, что нельзя быть христіаниномъ безъ милосердія и безъ той віры, которая дійствуєть кротостью, а не огнемъ и мечемъ. Терпимость къ темъ, которые отличаются отъ насъ въ деле религіи, столь согласна съ евангеліемь І. Христа и общимъ мниніемъ всихъ людей, что можно разсматривать какъ нфчто чудовищное, что есть люди на столько слъпые, что не видять ен необходимости и выгоды среди того свъта, который ихъ окружаеть.

Но для того, чтобы никто не впадаль въ самообманъ и не позволяль себъ дълать эло другимъ своимъ незаконнымъ вторженіемъ въ религіозную свободу человъка, необходимо опредълить, продолжаетъ Локкъ, то, что относится къ гражданской власти, и то, что принадлежитъ церкви, и указать ихъ истинныя границы. Государство есть общество людей, учрежденное въ видахъ

посл'єдователей всёхъ культовь. Spinosa, Les oeuvres, т. І, предисловіе переводчика, стр. І, ІІ; т. ІІ. біографія Спинозы, написанная Colerus'омъ, стр. І, ІV; Блупчли, Исторія, 89.

охраненія ихъ гражданскихъ интересовъ, такихъ какъ жизнь, свобода, здоровье, неприкосновенность имущества и т. п.; заботой объ этихъ внышнихъ благахъ и должна ограничиваться задача государства, что ясно изъ следующаго. Во 1-хъ, Богъ не предоставиль заботы о душахь правительству болёв, чёмь всякому другому лицу, и онъ никогда никого не уполномочивалъ принуждать силою къ принятію его религіи; самов соглашенів народа не могло бы передать этой власти правительству, ибо невозможно, чтобы человъкъ ограничилъ свое право до того, что предоставилъ другому выборъ религіи, которую онъ долженъ исповъдывать, и чтобы онъ могъ бы опредълять свою въру по правиламъ другаго; вся сущность и сила религін состоитъ во внутреннемъ убъждении ума, и въра — не въра, если ее не такъ ис новъдують. Во 2-хъ, власть правительства ограничивается только внёшнимъ вліяніемъ, между тёмъ какъ религія дёйствуеть на внутреннее убъждение ума, безъ котораго невозможно угодить Богу; при томъ же нашъ разумъ такой природы, что нельзя его заставить върить чему либо силою принужденія. Такимъ образомъ, государство не должно навязывать никому той религи. которой онъ не желаеть; мало того, оно не должно предписывать и ту религію, которую истинной признаеть церковь; государство не болье частного лица знаеть, какой путь ведеть ко спасенію; равнымъ образомъ и церковь не можеть быть безопибочныма, авторитетомъ, ибо исторія ноказываеть, что церковь часто и грубо заблуждалась. Но если даже допустить, что религія, предписываемая правительствомъ согласно съ ученіемъ церкви -- наиболёс истинна, то и тогда спасение человъка не будеть обезпечено. если онъ не убъжденъ въ томъ въ глубинъ своего сердца: я нгкогда не войду, восклицаеть Локкъ, въ мъстопребывание блаженныхъ путемъ, который моя совъсть отвергаеть; только въра и искренность сердца могуть быть пріятны Вогу.

Отрицая право правительства прибъгать къ насилію въ религіозной сферъ, Локкъ убъждаеть частныхъ лицъ воздерживаться отъ дъйствія, противныхъ ихъ совъсти, въ случав, если бы государство таковыхъ бы потребогало, и подчинить-

ся наказаніямь; впрочемь, если правительство посягаеть на предметы, которые не подлежать его веденю, напр. требуеть оть подданныхъ перемёны ихъ религіп, то они не обязаны подчиниться его вельніямъ. Право правительства въ религіозныхъ дёлахъ, по мненію Локка, ограничивается властью запрещенія всего того, что противно государственному и частному благу и добрымъ нравамъ. На этомъ основании онъ исключаеть изъ благодъянія тернимости папистовъ и атенстовъ; первыхъ потому, что они, признавая отлученнаго короля лишеннымъ трона, темъ самымъ какъ бы устанавливають чужую юрисдикцію въ своемъ отечествъ и вызывають подданныхъ послъднято на взаимную борьбу; вторыхъ-потому, что для нихъ объщанія, клятвы, добросовъстность-главныя связи гражданскаго общества --- не обязательны и къ тому же исключение изъ міра въры въ Божество можетъ тотчасъ повести къ безпорядкамъ и смутамъ. Но идолопоклопникамъ, по ученію Локка, следуеть предоставить тернимость, ибо последняя должна распространяться на всф религін: власть гражданская или можеть все измфнить въ дъль религіи, говорить онъ, или-ничего; если ей предоставить власть употреблять насиліе, дабы ввести что либо въ религію, то не будеть границь ся вившательству и она получить право навизывать все, что ей покажется истиннымъ.

Терпимость, по мивнію Локка, должна распространяться также и на тайныя религіозныя собранія, которыя считаются разсадникомъ крамоль и мятежей. Я признаю, говорить онь, что послідніе иногда могуть исходить изъ первыхъ, но скорбе причину ихъ слідуеть приписать угнетенной свободів, чімь особенному духу этихъ собраній или церквей. Если люди думають о смутахъ, то источникъ этого слідуеть видіть не въ ихъ религіи или собраніяхъ, а скорбе въ тіхъ преслідованіяхъ и наказаніяхъ, которымъ ихъ подвергають. Спокойствіе царствуєть всюду, гдів правительство мягко и умітренно, тогда какъ несправедливость и тиранія вносять почти всюду смуту и безпорядки; не различіе мивній, котораго нельзя избіжать, но отказъ въ терпимости быль источникомъ всёхъ распрь и войнъ, которыя

Такимъ образомъ, но мысли Локка, всё рельгіозныя общества или церкви должны пользоваться терпимостью, и такъ какъ Вогу необходимо служить публично, те государство не должно этому препятствовать и вообще устанавливать какое либо различіе между національною церковью и другими конгретаціями; всф церкви, не исключая магометанской и еврейской, должны пользоваться одинаковыми правами, точно также какъ и посибдователи ихъ, которыхъ политическія права слёдуетъ уравнять. Всё церкви должны быть свободны отъ вившательства государства какъ въ области доктрины, такъ и въ области церемоній или обрядовъ; правительство не имъетъ никакого права устанавливать какія либо церемоніи или обряды въ своей церкви, а еще менте въ другихъ не только потому, что эти общества должны быть свободны, но и потому, что все, касающееся культа Вожія, можеть быть оправдано лишь на столько, на сколько его последователи верать, что это Богу пріятно; все, что делается безъ этого убъжденія, Ему не угодно и становится несправедливымъ.

Вообще, области государства и церкви должны быть раздълены и не-вторгаться одна въ другую. Каковъ бы ни былъ источникъ власти церковной, но необходимо безъ сомнънія, чтобы она не выходила изъ границъ церкви и не распространялась на дёла гражданскія, ибо церковь сама по себе совершенно отлична и отдёльна отъ государства; границы одной и другой совершанно точны и неизмённы. Желать слить эти два общества, совершенно отличныя другь отъ друга какъ по происхожденію, такъ и по своей цёли и интересамъ, этоэначить см'вшивать небо съ землей. Опред'вляя дал'ве отношение каждой отдёльной церкви къ своимъ послёдователямъ, Локкъ начодить, что никакая церковь не обязана терить въ своей средт члена, который, послё его обличенія, продолжаеть нарушать ся законы, ибо послъдніе есть условіе ея бытія и слъдовательно если бы позволено было ихъ нарушать, то сама церковь не могла бы существовать. Но при этомъ не следуеть забывать, что ни акть отлученія, ни его исполненіе не должны быть сопровождаемы

оскорбленіемъ, насиліемъ или какимъ либо вредомъ для благъ отлученнаго 1).

Ученіе Локка о религіозной свобод' превосходить ученія его предшественниковъ не только обстоятельностью и полнотой издоженія, но и болье широкимъ развитіемъ самой идеи последней въ связи съ болве глубовимъ разрвшениемъ вопроса объ отношеніяхъ государства и церкви. Въ этомъ отношеніи онъ пошелъ далье Мильтона, распространивъ, вопреки последнему, религіозную терпимость почти на все культы, въ томъ числе и на языческій. Правда, Локкъ, какъ и его предшественникъ, не избъжалъ непослёдовательности и, признавая право государства вийшиваться въ д'ял религіозной сов'ясти и выступать принудительно лишь въ случаяхъ посягательства на общественный порядокъ и спокойствіе, исилючиль тёмъ не менёе изъ благодённія териимости огульно всёхъ атоистовъ и напистовъ, хотя бы они своимъ ученіемъ и действіями ничемъ не нарушили последняго. За то онъ одвали не первый провозгласиль, во 1-хъ, равенство участія въ политическихъ правахъ всёхъ гражданъ, независимо отъ ихъ религіи, и во 2-хъ, отдёленіе церкви отъ государства, простирающееся до уничтоженія всякаго вліянія последняго на первую —даже въ смысле наделенія одной церкви большими привиллегіями, чёмъ другія: между національной церковью и прочими конгрегаціями, по его ученію, не должно быть никакого различія въ правахъ и преимуществахъ. Такимъ образомъ, на континентъ Европы въ умъ Локка уже въ 17 стол. созръла мысль о необходимости уравненія всёхъ церквей въ правахъ и преимуществахъ и уничтоженія привиллегированной или такъ называемой государственной церкви, мысль, осуществление которой даже и теперь составляеть задачу будущаго. Великій англійскій философъ, конечно, заблуждался, утверждая, что границы церкви и государства совершенно точны и пеизмённы; исто-

<sup>&#</sup>x27;) Locke, Oeuvres philosophiques, nouvelle édition, révue par M. Thurot. professeur au college royal de France. Paris, 1825 г., tome VII, стр. 141—221; см. также Блунчли, Исторія, 146—147.

рическія условія жизни отдёльныхъ государствъ имъ въ этомъ случай не были приняты въ разсчеть; но это заблужденіе не умаляеть его заслуги— сознанія принципа или идеала будущаго, заслуги, которую, однако, онъ раздёляеть съ первыми колонистами С. Америки и съ знаменитымъ свверо-американскимъ религіознымъ реформаторомъ Роджеромъ Вильямомъ; послёдніе раньше Локка не только сознали и провозгласили названный принципъ, но и практически его приложили.

Ученіе первых колонистовъ С. Америки, искавшихъ въ новой части свёта убѣжище отъ религіозныхъ преслёдованій своего отечества,—о происхожденіи человѣческаго рода по волѣ Божіей отъ крови одного, о братстве всёхъ вёрующихъ во Христв, о независимости совѣсти человѣка ни отъ кого, кромѣ Христа, и ихъ церковный строй, установленный по плану конгрегаціонализма или полной независимости каждой отдѣльной церкви съ правомъ самостоительнаго внутренняго п внѣшняго управленія, исключавшаго вмѣшательство сюда гражданской власти, могутъ быть съ полнымъ правомъ разсмагриваемы, какъ выраженіе идеи о равенствѣ всѣхъ церквей не только въ правахъ, но и въ прешмуществахъ, но крайней мѣрѣ въ первые годы существованія колоній 1).

Что же касается ученія Роджера Вильяма о свобод'є сов'єсти, то воть его главн'єйшія положенія <sup>2</sup>). Сов'єсть, говорить Вилльямь,

принадлежить индивидууму, а не государству, следовательно власть не должна никого притеснять за его веру или принуждать къ исповеданию. Государство караетъ преступление, но не его дело въдать гръхи; правительство обязано защищать тъло, имущество и честь граждань, какъ тогда, когда ихъ ложно обвиняють въ гражданскихъ делахъ, такъ и тогда, когда ихъ преследують за вопросы совъсти: это послъднее есть оскорбление самой гражданской власти. Изъ абсолютной свободы совёсти всёхъ секть естест... венно вытекаетъ для каждой изъ нихъ право прозелитизма; этому перастанемъ удивляться, если талько спросниъ себя, почему турока, которому удалось бы обратить христіанина въ магометанство, долженъ подлежать большему наказанію, чёмъ христіанинъ, обратившій въ свою віру турка. Какое право власти или наказывать всякій акть прозелитизма или же запрешать только некоторые изъ нихъ; съ точки зренія религіозной эти акты одинаково невинны и спасительны. Самъ Христось и апостолы открыто объявили, что они принци поднять духовную войну; надо поэтому, чтобы религіп и секты могли бороться, когда того желають, лишь бы не быль нарушень порядокь.

Принципъ религіозной свободы представлялся Вильяму, какъ единственная гарантія мира и безопасности, какъ великая хартія свободы высшаго порядка. Отсюда опъ заключиль, что въ дълъ свободы совъсти не можеть быть ръчи о мърахъ предупредительныхъ или покровительственныхъ какого бы то ни было рода: золотыя или алмазныя цьии одинаково тягостны какъ и жельзныя. Оплата церкви государствомъ поэтому должна быть отвергнута, ибо она то и образуетъ ту кръпкую связь, которал заставляетъ столькихъ людей защищать національную церковъ. Если бы духовенство было увърено въ возможности существовать

<sup>1)</sup> Baird, La religion aux Êtats-Unis. traduit de l'anglais par L. Burnier, Paris, 1844 г., стр. 190, 191, 197, 198. Вносл'ядствін, какъ изв'єсню, С.-Американскія республики перем'єпим свободу сов'єсти на истернимость и преобразились въ теократін, которыя сд'єлались преобладающимъ типомъ ихъ устройства. См. Baird. ibid., 202—221; Astie. Histoice des États-Unis. Paris, 1865 г., стр. 509—511: ср. Лонухинъ, Римскін католицизмъ въ Америкъ, 1881 г., 114—130.

<sup>2)</sup> Положенія, о которых будеть річь были высказаны въ двухъ трактатахъ: «Кровавый принципъ преслідованія за діла совісти» и «Кровавый принципъ, сділавшійся еще болів кровавымъ усиліяти М Коттора (отного изъ главныхъ вожлей пуританъ) его об'єлить

въ крови Искупптеля», — написанныхъ Роджеромъ Вильямомъ во время пребыванія его въ Англіп въ третью четверть 17 стол. передъ 1663 г. Astie. Histoire des États-Unis, précedée d'une préface par M. Laboulay, Paris. 1865 г., 335—345

на счеть добровольныхъ приношеній или если бы оно решилось жить трудами рукъ своихъ, какъ Христосъ и апостолы, то не порвало ли бы оно связи съ гражданской властью во имя свободы. Всякая національная церковь, такимъ образомъ, въ существъ своемъ дефектна, лучшал не стоитъ ничего. Единственная гарантія истинной религіозной свободы есть полное отдёленіе церкви отъ государства; необходимы два закона, два меча, два царя, ибо налицо два общества, разлачныя между собою и по происхождению и по средствамъ. Государство образуется путемъ нарожденія людей на его территорін; церковь же составляется только изъ твхъ, кои признали новое возрождение, исходищее отъ Святаго Духа. Средства государства мірскія, а въ случав нужды и принужденіе; церковь же признаеть только духовное оружіе: употребленіе насилія достаточно, чтобы исказить ся природу. Претендують сліяніемь церкви съ государствомъ сдёлать послъднее христіанскимъ, но именно это-то сліяніе, ослабляя церковь и не позволяя ей пользоваться своимъ надлежащимъ вліяніемъ, и производить то, что никогда не увидать этихъ націй истинно христіанскими. Изъ общипы духовной чрезъ это церковь становится учрежденіемъ земнымъ и внёшнимъ, ареной всякихъ страстей и религіознаго лицемфрія, самаго ненавистнаго н хитраго изъ всёхъ 1).

Какъ ни высоко было знамя религіозной свободы, поднятов Локкомъ, но оно однако—ниже того, которое было воздвигнуто въ странъ убъжища отъ преслъдованій и гнета Роджеромъ

Вильямомъ. Последній требуеть уже не тернимости, какъ Локеъ, а свободы совъсти, возведенной на степень права; между тъмъ и другимъ-значительная разница. Тершимость предполагаетъ уступку, дозволеніе изв'єстных д'вйствій, которыхь, можеть быть, и не одобряють; она есть частное ослабление государствомъ своего верховнаго надзора надъ религіями, уклонящимися отъ ученія господствующей церкви, надзора, въ силу котораго оно считаеть себя вправъ запрещать исповъдание послъднихъ, но пользоваться этимъ правомъ въ данномъ случав, насколько ему угодно, оно не желаеть. Право же свободы совъсти исключаеть самую мысль о снисхожденіи; оно предполагаеть полное равенство всёхъ регій предъ закономъ, абсолютную независимость отъ соизволеній государства религіознаго испов'вданія и культа, неразрывно связанныхъ съ совъстью каждаго отдъльнаго лица. Локкъ, проповъдуя религіозную свободу, внадаеть, какъ было сказано, въ ограниченія; Роджеръ Вильямъ напротивъ не знаеть никакихъ ограниченій, кром'є тёхъ, которыя вызываются интересами ненарушимости общественнаго порядка. Онъ признаетъ не только право каждаго гражданина свободно исповъдывать свою совъсть, но и право распространенія имъ своихъ религіозныхъ в врованій, право прозелитизма, о чемъ Локкъ умалчиваетъ. Проповъдуя затёмъ, подобно Локку, идею полнаго отдъленія церкви отъ государства, простирающагося до уничтоженія всякаго различія между церквями въ правахъ и преимуществахъ, Рождеръ Вильямъ ръшительно высказывается и за необходимость исключения всякой оплаты церквей государствомъ: онъ должны поддерживаться лишь своими средствами — безъ всякой помощи государства. Это положеніе, правда, есть не болье какъ логическій выводъ изъ указанной общей идеи, защищаемой также Локкомъ, но категорическая постановка его Роджеромъ Вильямомъ не можетъ не быть зачтена ему въ заслугу, такъ какъ она яснъе и точнъе опредълила содержание самаго принципа отдъления церкви отъ государства, дёлать изъ котораго послёдніе выводы вовсе не расположены были во время господства прямо противоположнаго строя вещей и идей.

<sup>1)</sup> По мѣрѣ того какъ внѣшнія блага и впѣшія почести вслѣдствіе союза государства съ церковью возростали въ пользу христіань, опи становились, замѣчаетъ Роджеръ Вильямъ, все болѣе и болѣе петерпимыми, надменными и жестокими въ отношеніи къ тѣмъ, которые не раздѣляли ихъ религіи, и все болѣе и болѣе удалялись отъ Бога, его пстины, чистоты и простоты христіанства. Лишь только религія становится могущественной, это сила создаетъ религію: довѣряютъ тогда болѣе хорошо закаленному, привѣшенному съ боку мечу гражданскаго служителя. чѣмъ обоюдострому мечу, исходящему изъ устъ Христовыхъ. Astie, Histoire, стр. 348—356.

Мысли Локка, особенно Роджера Вильяма, предоставляють едвали не послъднее слово въ изложении общихъ принциповъ ученія о свобод' сов' сти вообще и объ отношеніяхъ государства и церкви въ частности для всего последующого времени изучаечаго періола: на лолю ноздивишихъ писателей и философовъвынала задача дальнёйшаго развитія этихъ общихъ принциповъ, ботве частного анализа отношеній государства къ церкви, что они и выполнили не безъ успъха. Слъдуеть однако замътить, что большинство поздивишихъ европейскихъ писателей и философовъ, выполняя указанную задачу, не въ состояніи были подияться до высоты ученія американскаго религіознаго реформатора: подъ давленіемъ окружающихъ условій дійствительности. ереди которыхъ вращались, они не шли далее требованія вёротериимости, прекращенія религіозныхъ преслідованій; сознаніе и требование права свободы совъсти остались для нихъ чужды. Нижесльдующее изложение учений названныхъ писателей, думается намъ, подтвердитъ нашу мысль.

Христіанъ Томазій, несколько разъ менявній свои уб'ежденія о редигіозной свободів, зашищаль ея интересы въ слівдующихъ положеніячъ. Единство религін, говориль онъ, не нужно д ія внівшняго міра, ибо люди разныхъ мнівній могуть жить межпу собою въ миръ: лучшее средство въ религіозныхъ распряхътериимость. Обязанность князя заключается единственно въ охранъ внъшняго мира, ибо такова исключительная цъль государства; ноэтому онъ можетъ воспрещать лишь проступки, нарушающіе такой миръ; въ кругъ его обязанностей не входитъ забота о будущемъ блаженствъ подданныхъ, обучение юношества религи и обращение подданныхъ, присерженцевъ ложныхъ религий, въ истинную. Вообще, всё составныя части христіанства, какъ дела, такъ и въра -- таковы, что онъ не терпятъ насилія; въра касается разума, который внёшней силё не подчиняется; дёла же истекають изъ любви къ Богу и человъку, а любовь принадлежить къ побродътелямъ, не терпящимъ насилія. Съ другой стороныкажный вправв исповедывать то, что онь считаеть за истину, ибо никто не обязанъ говорить о своемъ разумёніи иначе, чёмъ думаеть.

Не следуеть также князю решать богословские споры; онъ имфетъ право только требовать, чтобы последніе не мешали внішнему миру; поэтому онъ должень ограждать віротернимость отъ насилія. Распространеніе ереси, пока последняя не выходить за предвлы мирнаго исповъданія въры и частныхъ разговоровъ, такимъ образомъ, не следуетъ запрещать, ибо противно человеческой природе всегда умалчивать о точь, что считаешь за истину. Возражение, что этимъ можетъ быть нарушено общественное спокойствіе, лишено основанія, ибо спокойствіе въ этомъ случав нарушають не еретики, а тв, которые на пахъ нападають; запрещение же распространять ересь можеть сдёлаться орудіємъ тираніи, ибо подъ этимъ предлогомъ можно вызвать разговоры и потомъ наказывать тъхъ, которые поддаются на эту ловушку. Вообще ересь нельзя считать преступленіемъ, ибо она есть заблуждение ума; для преступления требуется злой умысель, который есть качество воли, а не разума. Возражение, что хотя это-заблуждение, но такое, которое имбеть источникомъ превратную волю, не убъдительно, ибо не всякое превратное двиствіе воли есть преступленіе; многіе пороки, а тёмъ болье помыслы, не наказываются. Не только мягкія наказанія протестантовъ, но и отлучение не должны быть допускаемы, ибо, во 1-хъ, въ св. Инсаніи ничего не говорится о церковномъ наказаніи — Богъ его предоставиль себъ — и потомъ отлученіе отъ церка ви имъетъ и вившнія последствія -- безчестіе, страхъ оскорбленій и т. п.

Для предупрежденія нарушеній внёшняго мира князь вправ'є запретить публичное обсужденіе изв'єстных вопросовь, по долженъ сдёлать это съ крайнею осторожностью, ибо подъ этимъ предлогомъ можно наложить запреть на всякую доктрину, а также—такія ученія, которыя подъ предлогомъ религіи посягають на общественный миръ. Поэтому опъ не обязанъ терп'єть такихъ людей, которые въ силу своей религіи считають себя обязанными более повиноваться другому челов'єку или коллегіи, не состоящимъ подъ властью этого князя, а также—атейстовъ, какъ лю-

дей, которые всегда могуть нарушить спокойствіе государства. Но князь не пиветь права подвергать гражданскому наказанію тёхъ, кого онь не обязанъ терпёть, пока они фактически не нарушили общественнаго мпра; онъ можеть только выселять ихъ съ имуществомъ изъ предёловъ государства 1).

При всемъ сходствъ ученія о религіозпой свободъ Томазія съ доктринами его предшественниковъ, особенно Локка, оно представляеть однако нівкогорую новизну выясненіем природы ересп, отрицаніемъ ен юридическаго содержанія. Конечно, еще въ ученін Спинозы о ненаказуемости религіозныхъ мивній, не перешелшихъ въ сферу вибшнихъ дъйствій, нарушающихъ общественный порядокъ, заключаются первыя посылки къ отрицанію преступности ереси съ точки зрвнія ея юридической конструкцін; но честь точной и категорической формулировки этого отрицанія принадлежить Томазію. Онъ первый показаль непреступность ереси съ точки зренія недостатка въ ней злаго умысла, преступной воли, существенно-необходимаго момента въ понятіи преступленія; ересь, по его ученію, есть заблужденіе ума, а не преступное направленіе воли, которое одно только опредёляеть природу преступленія; такимъ образомъ, заслуга Томазія въ данномъ отношенін заключается въ томъ, что онъ къ отриданію преступности ереси прежнихъ философовъ и писателей съ точки зрънія политической и-внутренней природы человъка присоединилъ отрицаніе того-же съ точки зрвнія юридической конструкціи понятія преступленія.

Знаменитый авторъ трактата "О духв законовъ", подобно Томазію, также не всегда держался однихъ и твхъ же мивній по вопросу о религіозной свободъ. Въ своихъ Персидских письмахъ, впервые появившихся въ 1721 г., онъ выступаеть зашитникомъ религіозпой терпимости въ широкихъ препелахъ. На вопросъ, хорошо ли, когда въ государствъ много религій, онъ отвъчаеть такимъ образомъ. Замъчено, что тъ, чьихъ религія только теринтся, обыкновенно болёе полезны своему отечеству, чъмъ послъдователи господствующей религи, ибо, будучи удалены отъ почестей и различансь только своими достатками и богатствами, они стараются ихъ пріобресть своими трудами и готовы нести самыя тяжелыя профессіи. Множество религій только возбуждаеть соревнование между ихъ послёдователями: каждый держится своихъ сторонииковъ, опасаясь сдёлать что либо, способное унизить партію и подвергнуть ее презрѣнію и нападкамъ противныхъ партій. Всегда замічали, что новая секта, введенная въ государствъ, была самымъ върнымъ средствомъ исправить злоунотребленія прежней. Конечно, исторія полна религіозныхъ войнъ, но не забудьте, что не многочисленность религій произвела последнія, а духъ нетерпимости, который воодушевляль ту, которая инила себя господствующей. Если бы даже не было негуманно углетать совъсть, если бы не вытекало отсюда дурныхъ последствій, то и тогда неразумно было бы прибегать въ этому. Тотъ, который хочотъ меня принудить измёнить религію, делаеть это безъ сомивнія только потому, что онъ не измёнить своей. когда бы захотели его къ тому принудить: находять страннымъ, что и не делаю того, чего бы сами не сделали 1).

Въ этихъ строкахъ Монтескье, новидимому, не только ничего не имъетъ противъ увеличенія числа религій въ государствъ, но даже видить въ этомъ несомитниую выгоду для послъдниго; совершенно иначе онъ высказывается позднѣе въ своемъ трактатъ "О духъ законовъ", вышедшемъ впервые въ 1748 г. Признавая необходимость требованія взаимной терпимости сектъ между собою, онъ въ то же время рекомендуетъ государству не допус-

<sup>1)</sup> Эти положенія были высказаны Томазіемъ въ слѣдующихъ трехъ сочиненіяхъ: 1) Есть ли ересь преступленіе (1697 г.); 2) Право евангелическихъ князей въ богословскихъ спорахъ (1696); 3) Краткія положенія о правѣ христіанскаго князя въ религіозныхъ дѣлахъ (1724); см. Блунчли, Исторія, 167—173; Чичеринъ, Исторія, П. 246—248; Geffcken, Staat und Kirche, 306.

¹) Montesquieu, Lettres Persanes, стр. 59 и слѣд., Oeuvres complètes, Paris, 1835.

кать основанія новыхъ секть, когда его удовлетворлеть установленная религія, и это, по его мивнію, основной принцинь законовъ политическихъ въ дёлё религіи: когда вираве принять или непринять новую религію, не надо ее допускать; но когда она введена, надо ее теривть; предпріятіе же перемвны религіи государемъ не безопасно и можеть грозить при извъстныхъ условіяхъ революціей, ибо государство не можеть изчёнить религін, нравовъ и обычаевъ тотчасъ по опубликовании декрета принца 1). Здёсь Монтескье, вопреки своимъ прежнимъ убъжденіямъ, проновъдуетъ териимость въ отношении только къ утвердившимся въ государствъ религіямъ; распростаненіе же новыхъ религій полезно запретить, ибо, по странному воззранию автора, только нетериимыя религіи къ тому стремятся. Такая довольно різкая переміна во взглядахъ Монтескье можеть быть разсматриваема какъ устунка господствующимъ возэръніямъ времени и соображеніямъ узкой государственной практики, вліяніе которыхъ отражается и въ другихъ ноложеніяхъ автора объ отношеніи государства къ религін, въ которыхъ онъ рядомъ съ самыми свободными принципами допускаеть и существенныя ограниченія.

Надо избёгать, говорить онъ, уголовных законовъ въ дёлё религіи; правда, они внушають страхъ, но какъ религія имъеть свои уголовные законы, которые также внушають страхъ, то одинъ страхъ мёшаеть другому и души върующихъ только ожесточаются и раздражаются этими противорёчивыми угрозами; въ дёлё религіи гораздо цёлесообразнье дьйствовать благорасположеніемъ и доставленіемъ жизненныхъ выгодъ, чёмъ наказаніемъ. Кругъ преступленій противъ религіи, по мивнію автора, слёдуеть по возможности ограничить, ибо отъ этого, между прочимъ, зависить умственная свобода. На этомъ основаніи онъ относить къ преступленіямъ противъ религіи только тъ, которыя непосредственно на нее нападають, каковы простыя святотатства; преступленія же, состоящія

въ посягательствъ на отправленія культа, должны быть отнесены къ разряду тъхъ, которыя нарушають спокойстве или безопасность гражданъ. Наказаніе простыхъ святотатствъ, соответственное природъ преступленія, должно состоять въ лишеніи встув выгодъ, которыя предоставляеть религія, какъ-то-пагианіе изъ храчовъ, лишение общества върныхъ на время или навсегда, пренебрежение и т. и. Но при этомъ акты, не пріобръвшіе характера публичныхъ дъйствій, должны быть исключены изъ сниска наказуемыхъ: въ этомъ случав возникаетъ отношение между челові комъ и Богомъ, который самъ зняеть міру и время своей мести; преслъдование же такихъ скрытыхъ святотатствъ вредно тымь, что вносить совершенно неумъстный сыскъ и разрушаеть свободу граждань. Источникъ зла здёсь заключается въ идев, будьто надо метить за Вожество: надо внушить почтеніе къ нему, а не метить за него. Если бы следовало метить за Божество, то надо было бы сообразоваться не съ слабостью, невъдъніемъ и капризомъ человъческой природы, господствующими въ сферъ уголовной юстиціи, а съ безконечностью Верхогнаго существа.

Равнымъ образомъ надо быть осторожнымъ въ преслъдованіи ереси и магіи; преслъдованіе этихъ преступленій, не поставленное въ должныя границы, способно также уничтожить свободу гражданъ и перейти въ безконечную тиранію, ибо оно въ данномъ случать бываетъ направлено не столько противъ дтйствій гражданина, сколько противъ его идей, которыя часто вытекаютъ изъ его природы; при этомъ ни самое лучшее поведеніе въ мірть, ни исполненіе всталь обязанностей не можеть гараптировать отъ подозранія въ этихъ преступленіяхъ, изъ коихъ о первомъ можно сказать, что оно подлежить безконечнымъ толкораніямъ, а о второмъ, что оно не существуеть 1). Такимъ обра-

<sup>1)</sup> Montesquieu, De l'ésprit de Lois. Londres, 1768, т. III, crp. 178—180: см. также Блунчли, Исторія, 243; Geffcken, Staat und Kirche, 316.

<sup>1)</sup> По мысли Монтескье, объектомъ преступленія вообще могуть быть только внішнія дійствія. а не мысли и слова посліднія входять въ уголовную сферу лишь тогда, когда пріобрівають характерь внішнихь дійствій. Montesquieu, De l'esprit de lois, т. III, стр. 181; т. І. 383—385; 388—392: 401—402: см. также Блун-

вомъ, Монтескье не исключаетъ решительно ересь изъсферы наказуемыхъ делній; онъ требуеть лишь осторожнаго ея преследованія.

Это ограничение религиозной свободы въ связи съ общею непосл'й довательностью положеній Монтескье, раскрывавших в лазейку религіозной нетерпимости и угнетенію, значительно, разумёется, понижаеть высоту его ученія; тімь не меніе посліднее не лишено важнаго значенія. Независимо отъ своего вліянія, благодаря авторитетности голоса, на противоположныя воззрвнія времени, ученіе Монтескье представляєть еще и ту ціну, что оно впервые разграничиваеть посягательства противь религіи, заслуживающія уголовных в наказаній, отъ тёхь, которыя могуть быть караемы только церковными взысканіями; къ первымъ онъ относить только тъ нападенія на религію, которыя заключаются въ нарушеніи отправленій культа; остальныя же должны отойти въ рядъ правонарушеній, подлежащихъ церковнымъ карамъ. Этимъ положеніемъ Монтескье не только значительно съузиль, по крайней мъръ, принципіально прежнюю область преступленій противъ религіи, но и указаль ті ея границы, которыя, какъ увидимъ дальше, были ей отведены въ кодексв Наполеона.

Мысль Монтескье о нецёлесообразности преслёдованія простыхъ скрытыхъ святотатствъ, не перешедшихъ въ форму внёшнихъ дёлній, по двумъ причинамъ: во 1-хъ, въ силу достаточности мести самаго Божества, а во 2-хъ, по крайней полической опасности подобныхъ преслёдованій, способныхъ легко попрать свободу гражданъ, была повторена и глубже развита знаменитымъ Беккаріей въ его трактатѣ "О преступленіяхъ и наказаніяхъ" 1764 г. Послёдній однако къ основаніямъ, указываемымъ Монтескье, присоединяеть и другія. Преступленіе, говорить онъ, должно быть наказуемо по мёрѣ вреда, причиненнаго имъ обществу; нёкоторые же думаютъ, что при оцёнкѣ преступленія необходимо принимать во вниманіе тяжесть грѣха. Неоснова-

тельность этого митнія станеть немедленно ясной, если безпристрастно взглянуть на отношение людей между собою и къ Богу; первое есть отношение равенства, между тёмъ какъ второе--отношение зависимости отъ Бога, какъ отъ Существа совершеннаго и Творца. Если Богъ опредълилъ въчныя наказанія тому, кто не повинуется его всемогуществу, то какая же тварь осмёлится дополнять Вожественную юстицію и позволить себ'в помогать безконечному существу въ его мести. Тяжесть грёха зависить оть закрытой для человического изследованія злобы сердца, которая не можеть быть понята смертными безъ откровенія; какимъ же образомъ принять ее за основание оценки преступления? Человъкъ будеть часто наказывать въ такомъ случат то, что Вогъ прощаетъ, и прощать то, что Вогъ караетъ; такинъ образомъ, въ обоихъ случаяхъ будетъ поступать вопреки непостижимой глубинъ Божественной премудрости 1). Итакъ, Беккарія преследование скрытыхъ святотатствъ или просто греховъ отвергаеть по соображениямь не только опасности такого преследованія для людей и достаточности Божьяго гитва, но и противортьчія его впутренней природ'в челогіка, котораго помышленія недоступны для нашего познанія, и признанному имъ началу, что понятіе преступленія обусловливается наличностью въ діяніи элемента общественнаго вреда. Конечно, мысль о наказуемости только внешнихъ деяній и притомъ такихъ, которыя соединены съ причиненіемъ вреда обществу, была не нова; она заключается въ изложенныхъ положеніяхъ Спинозы и въ ученіи Пуффендорфа объ отделеніи права отъ откровонной религіи, темъ не менее нельзя отрицать заслуги Монтескье и особенно Веккаріи, какъ болье глубокихъ ея обоснователей.

Точно также какъ Монтескье и Веккаріи, интересы религіозной свободы не были чужды и Вольтеру; онъ не только не от-

чли. Исторія, 240—241; Кистяковскій, Учебникъ. 1882 г., 82—87: Чичеринъ. Исторія. II, 380.

<sup>1)</sup> Beccaria, Von Verbrechen und Strafen, übersetz. von Hommels, Breslau, 1778 г. стр. 37—39; Зарудный. Беккарія о преступленіяхъ и наказаніяхъ. 1879 г. стр. 104—106: Кистяковскій, Учебникъ, 91—92.

носился къ нимъ равнодушно, а напротивъ энергически ихъ защищаль и, кажется, никогда не выступаль съ такимъ жаромъ и остроуміемъ, какъ именно тогда, когда боролся съ жестокостью и варварствомъ времени, исходившими изъ суевърія и религіозной нетерипмости. Заслуга Вольтера, какъ проповёдника иден религіозной тернимости, несомнънна, общепризнана. Положенія другихъ защитниковъ послъдней, выраженныя часто въ краткихъ, сдержанныхъ словахъ, какъ напр. Монтескье и Беккаріи, далеко не принесли бы всей своей пользы, если бы они подъ перомъ Вольтера не прониклись бы жизнью, огнемъ и, будучи выражены на легкомъ, эластичномъ языкъ проніи или сатиры, не сдълались бы скоро достояніемъ общества. Воззрѣнія стараго времени еще довольно крыпко держались въ обществы, такъ-что необходимо было выступить противъ нихъ, такъ сказать, съ крикомъ, подвергнуть ихъ самой вдкой насмышкь, чтобы рышительно ихъ иошатнуть. Вотъ эту-то роль и взялъ на себя Вольтеръ и нельзя не признать, что никогда онъ не быль такъ великъ, такъ силенъ, какъ когда выполнялъ эту роль. Его филиппика противъ католической нетернимости и фанатизма, жертвой которы уъ сдвлался почтенный протестанть Иванъ Каласъ, колесованный но подозрвнію въ убійстве своего сына, минмаго католика, ого фактическое вмёшательство въ эго дёло, кончившееся нересмотромъ последняго и признаніемъ судебной ошибки, - произвели целую бурю въ обществъ, взволновали и потрясли его до глубины <sup>1</sup>).

Подъ вліяніємъ горячаго чувства негодованія противъ фанатиковъ-судей и чувства состраданія къ невинной жертвъ Вольтера написаль въ 1763 г. свой извъстный Трактатъ о терпимости по поводу смерти Ивана Каласа. Въ этомъ трактатъ, а также въ двухъ другихъ позднъйшихъ—Соттатъ, а также въ двухъ другихъ позднъйшихъ—Соттатъ sur le livre des delits et des peines (1766 г.) и Prix de justice et de l'humanité (1777 г.) Вольтеръ излагаетъ слъдующія мысли о религіозной терпимости вообще и о иреступленіяхъ противъ религіи въ частности.

Великій принципъ права естественнаго, а также и основаннаго на немъ права человъческаго гласить: не дълай того, чего бы ты не желалъ, чтобы тебъ сдълали. Непонятно послъ этого, какимъ образомъ одинъ человъкъ могъ сказать другому въ однихъ странахъ: "върь тому, во что я върю и во что ты върить не можешь, пли же ты погибнешь", а въ другихъ: "върь или я тебя стану презпрать; върь или я тебъ сдълаю все зло, какое могу; чудовище, ты не моей религіи, у тебя вовсе даже

трупъ котораго быль найдень висъвшимъ на дверяхъ лавки. Отсутствіе кого либо изъ постороннихъ, на конхъ можно было бы взвести подозрѣніе---съ одной стороны. сбизчивыя и даже невърныя показанія стариковъ Каласовъ въ видахъ избавить трупъ сына отъ позорной казпи самоубійцы—съ другой—послужили въскими въ глазахъ тогдачинихъ судей первыми уликами противъ Каласовъ. Когда же впослъдствін къ этимъ уликамъ присоединилось то соображеніе, что старикъ Каласъ былъ ревностный протестантъ, противившійся нереходу своихъ дётей въ государственную религію-въ католичество, а также показанія свидітелей. что они собственными глазами видњим и ушами слышали то, чего никогда не бывало, но что совершенно подтверждало сложившееся подозрѣніе, то большинство судей ръшило провести Ивана Каласа, какъ главнаго виновнаго, черезъ рядъ пытокъ безпристрастія и съ пристрастіемъ. Но и посльдняя самая ужасная пытка не вынудила признанія Каласа; судьи однако остались непреклонны и кости невинной жертвы были измолоты желъсными колесами. Бодрость духа и въ послъднюю минуту не измѣнила старику и онъ въ глазахъ смерти подтвердилъ свою невинность. Ткачевъ, Судебныя ошибки, 158-253.

<sup>1)</sup> Такого д'виствія своихъ филиппикъ Вольтеръ самъ желалъ, что видно изъ слідующихъ его строкъ къ друзьямъ: «Совершенно неоспоримо, что Тулузскіе судьи колесовали педавно одного изъ своихъ великихъ людей. Почти весь Лангедокъ содрогнулся отъ ужаса. Никогда съ ночи св. Варфоломея ничто такъ не позорило человівческую природу. Кричите обо всемъ этомъ и заставляйте и другихъ кричать». Ткачевъ, Судеблыя ошибки, 1867 г., т. І, 245. Дібло Каласовъ дібиствительно было слишкомъ возмутительно. Старики протестанты — Иванъ Каласъ и его жена, пользовавшісся всеобщимъ уваженіемъ, были преданы суду по подозрівню въ убійствів сына,

нъть религіи; надо, чтобы тебя презирали сосъди, городъ, провинція". Если бы человъкъ вправъ былъ вести себя такимъ образомъ, то живущіе внъ Европы народы должны бы были истребить другъ друга или же броситься на христіанъ, которые столь долго уничтожали другъ друга. Право нетерпимости—абсурдъ и варварство; это право тигровъ, но еще болье ужасное, ибо тигры растерзываютъ другъ друга изъ-за голода, а мы истребляемъ себя изъ-за параграфовъ. Древпіе римляне, при всей своей религіозности, отказывались преслъдовать и каратъ пустыя ръчи или философскія мнънія. Наша религія болье святая, чъмъ древнихъ римлянъ; безбожіе между нами большее пресгупленіе, чъмъ у нихъ. Пусть же Богъ его покараетъ; людямъ же слъ-дуетъ наказывать только то, что преступно въ общественномъ безпорядкъ, которыи это печестіе производитъ 1).

Таковы общія разсужденія Вольтера о религіозной свобод'в. Что же касается частныхъ его положеній объ отдёльныхъ преступленіяхъ противъ религін, то они имфють въ виду: 1) ересь. Чемь более, говорить онь, секть, темь менее каждая изъ нихъ опасна; большое число ос набляеть ихъ. Всв онв могуть быть обузданы справедливыми законами, запрещающими мятежныя сборища, оскорбленія, возмущенія, и при томъ такими, конхъ сила всегда можеть быть поддержана принуждениемь. Есть конечно среди секть фанатики, но это своего рода маніаки, лучшее средство борьбы съ которыми состоить въ томъ, чтобы предоставить эту душевную бользнь дъйствію разума, который просвытляеть людей чотя медленно, за то неизбъжно. Этоть разумъ есть сила мягкая, гуманная, которая внушаеть всепрощеніе и тушить несогласія, религіозныя распри, борьбу, которая, какъ особаго рода эпидемическая бользнь, имъеть свой конецъ. Каждому гражданину необходимо предоставить думать и върить такъ, какъ внушаеть ему этоть разумь-ясный или заблуждающійся, лишь бы онъ не нарушаль порядка, ибо не отъ человѣка зависить вѣрить или не вѣрить, но въ его волѣ уважать законы своего отечества. Если справедливо, что всѣ религіи есть созданіе рукъ человѣческихъ и что только римско-католическая—божественнаго происхожденія, то спрашивается, должна ли она утрерждать свое господство силою ненависти, ужасовъ, ссылкой, конфискаціей, тюрьмами, пытками, казнями и актоми благодарности, возсылаемыми Богу за эти казни? Чѣмъ болѣе христіанская религія божественна, тѣмъ менѣе человѣкъ долженъ ею управлять; если Богъ ее создалъ, онъ ее сохранитъ безъ васъ; неужели вы хотите поддержать палачами религію Бога, котораго палачи же умертвили и который проповѣдывалъ только териѣніе и милосердіе?

Мнв кажется, продолжаеть Вольтеръ, что въ ереси надо различать мижніе и партійность. Сь первыхъ временъ христіанства мивнія разделились и І. Христось, который могь бы соединить всёхъ вёрныхъ въ одномъ мненіи, этого не сделалъ и вёроятно потому, что онъ хотьлъ пріучить всь свои церкви къснисхожденію и милосердію, допуская различныя системы, которыя всь сходились въ признаніе его своимъ главой и учителемъ. Совершенно иначе представляется партійность. Всегда и неизбіжно случается, что преследуемая секта перерождается въ партію, члены которой, располагая большимъ искуствомъ къ усиленію своей партіи, чімь господствующая секта кь ее уничтоженію, подъ давленіемъ гнета сближаются и укрѣпляются. Если вы хотите воспрепатствовать сектё ниспровергнуть государство, будьте терпимы; нёть другаго для государства средства бороться съ новой сектой, какъ или умертвить безжалостно начальниковъ и ея последователей-варослыхъ и детей-всехъ безъ исключены, или териеть, когда сокта многочисленна: первый образъ политики-монстръ; второй — благоразуміе 1). Въ этихъ строка чъ раздается голосъ въ пользу

<sup>1)</sup> Woltaire, Oeuvres completes, tome V, Paris. 1836 r., 407-408. 519-520

<sup>1)</sup> Woltaire. Oeuvres, completes, tome V. 518, 519, 529; 405-

довольно широкой терпимости къ сектамъ, но далеко не полной, ибо Вольтеръ допускаетъ такое важное ограничение послёдней, какъ условіе многочисленности секты. Такимъ образомъ, Вольтеръ, подобно Монтескье, не рёшился высказаться въ пользу полной вёротерпимости; онъ, какъ и послёдній, отдалъ дань воззрёніямъ времени, допустивъ имплиситно основательность преслёдованія немногочисленныхъ секть.

2) Профанаціи, въ томъ числѣ и богохуленіе. Слова, говорить Вольтеръ, которыхъ называеть jurements, blasphêтем суть вообще выраженія неопределенныя, которыхъ толкують произвольно. Законъ, карающій ихъ, взять, кажется, изъ закона іудеевь, который гласить: не пріемли имени Вожьяго всуе: но самыя искусныя толкованія говорять, что этоть законь запрещаеть ничто иное какъ клятвопреступление. Святотатственныя профанаціи, продолжаеть Вольторъ, обыкновенно совершаются молодыми распутниками, но станете ли вы, спрапиваеть онъ, наказывать ихъ такъ, какъ если бы они убили своихъ братьевъ? Поступпте ли вы съ молодымъ безпутнымъ чековъкомъ, который въ своемъ осленлении вздумаль бы профанировать священный образь, не похищая его, такъ, какъ поступили бы вы сь тёмъ, который отравиль бы своего отца и все свое семейство. Безъ сомнвнія, онъ оскорбиль Бога тяжело, но поступите же съ нимъ, какъ самъ Богъ: если онъ кается, Богъ его прощаеть; наложите же на него строгую эпитимию и простить ему. При опредълении наказуемости такихъ болье важныхъ профанадій, которыхъ называють sacri léges, наши сборники уголовной юстидін говорять только о воровствъ въ церквяхъ и никакой положительный законъ не объявляеть за него наказанія сожженіемь, предоставляя его благоусмотринію судьи, который, какь человить, должень назначить наказаніе болье мягкое 1). Здысь Вольтерь, какъ и по вопросу

объ ересяхъ, не высказывается совершенно опредъленно; нёкоторая недосказанность замётно сквозить. Повидимому, основная его мысль заключается въ томъ, что профанаціи вообще, а слёдовательно и богохуленіе, не должны быть наказуемы иными карами, кромё церковныхъ; псключеніе представляеть только церковное воровство, которое однако не заслуживаеть жестокихъ каръ.

нламени судебнымъ порядкомъ, ихъ много, говоритъ Вольтеръ, сожгли. ибо разсматривали волшебство, какъ ересь. Въра въ волшебство была тёмъ естествениве, что несчастные, которые всю жизнь слышали разсказы объ обширной власти дьявола и его адентахъ. летающихъ въ воздухв и повелвающихъ надъцвлой природой, должны были думать, что ничего нъть болье истиннаго, тъмъ болье. что суды, которые признавались умами ясными и мыслящими, не сомнъвались во власти дьявола и въ милостяхъ, расточаемыхъ имъ своимъ фаворитамъ. Живущее въ народъ повърье, продолжаетъ Вольтеръ, утверждаеть, что для снискапія расположенія дьявола необходимо запастись горинкомъ сала и метловищемъ и идти на обсовское сборище. Васиная въ этихъ блаженныхъ идеяхъ, многіе думали въ самомъ дёлф, что они пролетаютъ почью верхомъ на палкъ. сидя сиппой къ въдьмъ, воздушное пространство и прибывають въ миновение ока въ собрание върныхъ, гдъ ихъ послъ попълуя задней части козла принимаютъ въ церемонію и раскрывають права на всё сокровища и блага земли. Не было бъднаго, замъчаетъ Вольтеръ, который устоялъ бы противъ столь заманчивыхъ соблазновъ. Вотъ что воображали себъ несчастные, а также и суды, которые вивсто того, чтобы разследовать дело въ госинталъ, его разбирали въ комнатахъ пытки и оканчивали посреди пламени. Woltaire, ibid., т. V, 428 — 429. Приведенныя строки о волшебствъ не лишены были значения для своего времени. какъ такія, которыя, съ одной стороны, давали совершенно естественное объяснение тогдашней въры въ связь съ дъяволомъ, а съ другой - указывали хотя вскользь то падлежащее отношение, въ ксторое должна была власть стать къ этому апормальному явление. Не карать, а лечить его следуеть—воть исходиая мысль Вольтера. Постедняя не была, какъ мы видели, нова для своего времени; темь не менте ея значение для последняго нельзя отвергать какъ потому, что она исходила изъ устъ весьма авторитетнаго въ то время человъка, такъ и потому, что въ 18 в. суевъріе еще довольно крѣнко держалась въ обществъ, такъ-что борьба съ нимъ была не безполезна.

<sup>1)</sup> Woltaire, Oeuvres complétes. т. V, 406 — 407. Въ ряду отдѣльныхъ преступленій противъ религін Вольтеръ также трактуетъ и о волшебствѣ или вѣдовствѣ. Со времени папы Григорія, почтеннаго именемъ святаго и великаго, предавшаго впервые чародѣевъ

Изъ предложеннаго ученія Вольтера о религіозной свободѣ мы видимъ, что оно важно не по глубинѣ анализа отношеній государства къ церкви и не по новизнѣ его воззрѣній; изложенное скорѣе въ видѣ памфлета, исполненнаго остроумія и пересыпаннаго историческими ссылками, чѣмъ въ видѣ философскаго трактата, оно было цѣнно для своего времени главнымъ образомъ по краснорѣчивой пропагандѣ идеи терпимости, не чуждой однако существенныхъ ограниченій. Впрочемъ, мысль о нецѣлесообразности примѣненія уголовныхъ каръ къ богохульству и ате-изму, а также взглядъ на религіозныхъ фанатиковъ, какъ на душевно-больныхъ, а на религіозныхъ фанатиковъ, какъ на душевно-больныхъ, а на религіозныя распри, какъ на эпидемію, лучшее средство борьбы съ которой — время и внушенія собственнаго разсудка, не лишены были нѣкоторой оригипальности для своего времени, особенно послѣдній, если не по сущности своей, то по формѣ и большей опредѣленности выраженія.

За приведенными тремя великими мыслителями 18 в. — Монтескье, Беккаріей и Вольтеромъ слёдуеть рядь другихъ писателей, проповёдывавшихъ ту же идею религіозной терпимости; изъ нихъ одии только новторяють положенія прежнихъ мыслителей, другіе же идуть дальше и вносять въ нихъ болье или менье существенныя поправки и дополненія. Мы изложимъ вкратцё не только ученіе вторыхъ, но и первыхъ—и это послёднее потому, что оно, кремѣ популяризаціи идей терпимости, не рѣдко скрываеть въ себъ и цѣнныя жемчужины, мысли. Сюда принадлежать:

а) Генераль—адвокать Сереанг, энергическій защитникъ тернимости, знаменитый своей блестящей річью по дізу женщины протестантки 1). Въ этой річи, а также въ двухъ другихъ своихъ сочиненіяхъ Серванъ, отстанвая неприкосновенность храма совісти, подлежащаго только законамъ естественнымъ, исходящимъ отъ самаго Божества, доказываетъ, что въ области религіи необходимо различать недостатокъ убъжденія, истекающій изъ изследованія, неверіе, которое отрицаеть, не изследуя, и нечестіе, которое отвергаеть религію государства и нападаеть на нее публично. Первый есть несчастие, второе-нъчто смъшное и только нечестіе — преступленіе: надо, говорить Сервань, къ неубъжденному отнестись съ жалостью, просветить неверующаго и наказать нечестиваго, если онъ нарушитель порядка; внё этихъ границъ все должно быть свободно для человъческаго разума. Не слъдуеть забывать преследователямь и тиранамь, замечаеть авторъ, что въ сердий человическомъ живутъ ненарушимые принцины, болье могущественные, чымь ихъ оружие и ихъ гений. Пусть они дълають, что хотять, чтобы исказить природу человъка, пусть лишають его силы, свободы разума, пусть мучать его, просвъщають, изміняють по своему-ихъ искуство безполезно, рано или поздно ихъ трудъ погибнетъ и виновники будуть обезславлены. Законы человъческие должны стремиться не къ тому, чтобы творить обращение, а къ тому, чтобы пометать притворству въ немъ-путемъ лишенія лицемърія побужденій интереса. Во имя того самаго Бога, который проповёдываль справедливость и милосердіе, не раздражайтесь, обращается Серванъ къ судьямъ, ненавистью къ протестантамъ: прежде полюбите ихъ, воздълывающихъ ваши поля, окажите имъ справедливость ради васъ самихъ, а потомъ уже судите ихъ 1).

b) Екатерина II. Русская императрица, послѣдовательница идей трехъ названныхъ мыслителей запада, особенно Монтескье и Беккаріи, согласно съ ними также рекомендуетъ религіозную терпимость въ своемъ "Наказъ". По ея миънію, было бы чрез-

<sup>1)</sup> Последняя искала вознагражденія убыткова и требовала развода съ мужемъ католикомъ, который, приживъ съ нею двухъ детей, получиль отъ епископа разрёшеніе вступить въ бракъ съ служанкой-наложницей, принадлежавшей къ католической церкви.

¹) Servan, Oeuvres choisies, Liége, 1819 r., T. I, Discours sur l'administration de la justice criminelle (1766 r.), ctp. 8, 28, 29; Discours dans la cause d'une femme protestante (1767 r.), ctp. 81—92; T. II, Discours sur l'état actuel des connaissances humaines en general et celui de la morale et de la législation en particulier, ctp. 206 207 214 249 243

вычайно вреднымъ для спокойствія и безопасности подданныхъ запрещать свободное отправленіе религіп въ государствъ; нѣтъ лучшаго средства обратить заблудшихся въ истинное поно церкви, замѣчаетъ императрица, какъ териѣть эти чуждыя религіи; преслѣдованіе раздражаетъ умъ человѣка, териимость напротивъ смягчаетъ самыя черствыя сердца, покоряетъ самыхъ упорныхъ и уничтожаетъ распри, столь вредныя для спокойствія государства 1).

с) Мабли. Следуя Монтескье, аббать Мабли проповедываль тернимость къ новымъ религіямъ, уже усивышимъ, несмотря на стараніе правительства поддержать въ цёльности старую, образоваться въ государствъ, на томъ основаніи, что знаніе преступности ошибокъ ума принадлежить только Богу и что преследование людей, подчиняющихся внущеніямъ своей совъсти, крайне неполитично: во 1-хъ, они могутъ прослыть за мучениковъ и тъмъ увеличить число своихъ сторонниковъ, во 2-хъ, вфрность своимъ убъжденіямъ-лучтая гарантія должного повиновенія законамъ и въ 3-хъ, преследование способно привести только къ ненависти того ученія, которое хотять заставить полюбить. "Если я предамся ревности преследованія, замечаеть Мабли, я сделаю глупость, ибо въ истинъ нельзя убъдить силой, я сослужу дурно Богу, потому что благоговъние лицемъра, который измъняеть своей совъсти, не можеть быть ему пріятно". Но проповъдуя тернимость, Мабли въ тоже время советуетъ запретить теологическіе споры, способные привести только къ нескончаемымъ раздорамъ и несогласіямъ, а не къ торжеству одной и той же доктрины, а также лжеученія, оскорбляющія религію, особенно атеизмъ и деизмъ,—подъ угрозой наказанія тюрьмой, которая при неисправимости виновнаго можетъ быть продолжена на всю жизнь. Впрочемъ, человъческія мысли, даже богохульственныя слова плодъ только вътренности или перваго движенія ума—не должны быть караемы: "пусть люди судятъ только дъйствія, а лишь одинъ Богъ мысли" 1).

d) Камиллз—сынз, одинъ изъ энциклопедистовъ. Защищая интересы религіозной тернимости, Камиллъ исходить изъ весьма краснорѣчивыхъ доводовъ, сгруппированныхъ чрезвычайно искусно и талантливо. Разумъ человѣческій, говоритъ онъ, не имѣетъ мѣрки точной и опредѣленной: что очевидно для одного, часто темно для другаго, степень свѣта, достаточная для убѣкденія одного, недостаточна для другаго, котораго умъ менѣе живой или иначе настроенъ. Отсюда слѣдуетъ, что никто не имѣетъ права выдавъть свой разумъ за правило, ни претендовать на подчиненіе своимъ мнѣніямъ другихъ. Желать, чтобы я думалъ согласно вашему мнѣнію—это все равно, что требовать, чтобы я смотрѣлъ вашими глазами; однако ясно, что всѣ мы имѣемъ нашъ образъ взгляда и мыслей, который очень мало зависитъ отъ насъ. Никто, такимъ образомъ, не можетъ отвѣчать за свою огра-

<sup>1)</sup> Затымы Екатерина повторяеты мысли Монтескые о необходимости благоразумія вы преслыдованім ересм и волшебства; при опредыленій природы отдыльныхы преступленій противы религіи опа буквально слыдуеты Монтескые, раздыля ихы, какы и этоты послыдній, на прямыя или открытыя святотатсва и на посягательства противы отправленій культа—сь той же санкціей. Instruction de sa majeste imperiale Catherine II pour la commission. chargee de dresser le projet d'un nouveau code des lois, S. Petersbourg, 1770 г.. \$\$ 494—497; 68—74; см. также Instruction pour le code de la Russie (1767 г.), Brissot-de-Warville, Bibliothèque philosophique,

<sup>1)</sup> Mably, Principes de loix, 1776 г., стр. 367—373; ср. Чичеринъ, Исторія, III, 184—185. Одновременно съ Мабли защищалъ религіозную териимость Линже—блестящій ораторъ, но онъ ввелъ ее еще въ болье тъсныя рамки. чъмъ первый. По мнѣнію Линже. всякій, какого бы онъ ни былъ въроисновъданія, долженъ пользоваться покровительствомъ законовъ, если онъ не нарушастъ публичнаго порядка: но къ нарушеніямъ послъдняго онъ относитъ также пропаганду ученія сектъ, не принадлежащихъ къ господствующему культу, а также неоказаніе уваженія предметамъ послъдняго, принадлежность къ которому, по его мнѣнію, есть существенное условіе пользованія политическими правами. Linguet, Annales politiques. civiles et litteraires du 18 siècle. Londres. 1777 г.

ниченность и опибки ума могуть быть вмінены лишь на столько, на сколько въ томъ участвуеть сердце. Преступленіе слідовательно обусловливается наличностью прямаго намібренія посягнуть подъ давленіемъ страстей на законы порядка. Но если этого посягательства ніть и человінь внадаеть только въ разнорічіе мніній, то употребленіе насилія пичімъ не можеть быть оправдано; не огнемъ же и желізомъ искоренить заблужденія или измінить ложныя сужденія! Какая же ціль преслідованія? Обратить тіхъ, кого мучать; измінить ихъ идем и чувства, чтобы имъ внушить противныя, словомъ, дать имъ другую совість, другой разумъ. Но какое же отношеніе между мученіями и мнівніями?

То, что мив казалось очевиднымь, покажется ли ложнымь въ страданіяхъ? Положеніе, на которое я смотрю, какъ на нелиное и противоръчивое, станеть ли для меня убъдительнымъ на эшафоть? Огнемъ ли и мечемъ, новторяю, истина внушается и сообщается? Вотъ доводы и соображенія—ть меня изобличить и убъдить могуть; покажите же ложь монхъ мнёній, и л онъ нихъ откажусь и безъ насилін; но ваши мученія никогда не сделають того, чего не могуть достигнуть ваши доводы. Истина для илененія умовъ и сердецъ нуждается только въ самой себь, она севтить своимъ собственнымъ светомъ, борется собственнымъ оружіемъ; она побледнела бы отъ посторонней помощи, которая могла бы только затемнить ен славу; принудительная ен сила въ собственномъ ея величін; она плёняеть, привлекаеть, восхищаеть собственной красотой; ел тріумфъ-это ел очевидность. Напротивъ, заблужденіе, слабое и безсильное, сдёлало бы мало усивха безъ насилія и принужденія; оно старательно избівгаеть всякое изследованіе, всякое размышленіе, способное повредить его двлу; посреди мрака суевврія и неввжества оно любить наносить свои удары и распространять свои нечестивые догматы. Истина оть заблужденія, такимъ образомъ, столько же отличается по своимъ средствамъ, какъ и по существу; кротость, убъжденіе, свобода-воть ея божественныя черты; пусть она въ такомъ видв предстанетъ предъ моими глазами и мое сердце внезапно почувствуеть къ ней влеченіе; но тамъ, гдѣ царствуетъ насиліе и тиранія, я вижу не истину, а ея фантомъ. Говорятъ, что принцъ долженъ поддерживать господствующую религію во всей ея чистотѣ, а если убѣжденія недостаточны, то виравѣ обнажить мечъ, дабы заставить непокорныхъ войти въ нѣдра церкви. Но чего хочешь ты, варваръ? восклицаетъ Камиллъ. Погубить твоего ближняго, дабы его спасти? Богъ ли возложилъ на тебя эту страшную роль? Онъ ли вложилъ въ твои руки заботу мести? Уйди несчастный, Богъ мира отрекается отъ твоихъ страшныхъ жертвъ; опѣ достойны только тебя.

Защищая свободу совъсти и ума, Камиллъ вводить ее однако въ извъстныя границы; по его мнънію, суверены не должны терить догмъ, противныхъ гражданскому обществу, его спокойствію. На этомъ основаніи онъ исключаеть изъ благодъянія терпимости атенстовъ, какъ людей, которые ослабляють всё законы человъческіе, лишая ихъ силы, почернаемой послъдними изъ божественной санкціи, и оставляють между справедливостью и неправдою лишь различіе пустое, политическое, затъмъ— папистовъ и всъхъ тъхъ, которые подъ предлогомъ религіи посягнули бы на права частныхъ лицъ или принцевъ 1).

¹) Encyclopedie ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et de métiers, pablié par M. Diderot et par D'Alembert, Genève, 1778 г., т. XXXIII, mot Tolerance, стр. 591—600. Ученіе Камилла—сына, далеко проникающее въ глубь человѣческаго духа, при нѣкоторомъ различіи въ частностяхъ, представляетъ много сходства по тонкости анализа послѣдняго съ ученіемъ знаменитаго англійскаго философа—юриста Бентама; кстати поэтому ихъ сопоставить. Исходя изъ соображеній пользы, Бентамъ доказываетъ, что принужденіе въ дѣлахъ вѣры рѣшительно вредно. Лица, на которыхъ хотятъ дѣйствовать принужденіемъ, могутъ быть раздѣлены на три класса: а) слѣдующіе религіи законодателя, b) ея отвергающіе и с) не опредѣлившіе еще своихъ убѣжденій. Для первыхъ принужденіе совершенно лишне; для вторыхъ оно безполезно, такъ какъ не достигаетъ цѣли. Если человѣкъ образовалъ свое мнѣніе, можетъ ли наказаніе, спрашиваетъ Бентамъ, его измѣнить? Наказаніе,

е) Гельвецій. Послідній, защищая редигіозную терпимость, доказываль ея необходимость ссылками на І. Христа и апостоловь, предоставившихь каждому человіку свободу выраженія своего разума, а также на природу человіка, который не можеть передать другимь заботу думать за себя; никто, говорить онь, не имість права на самую благородную функцію моего духа, на право думать по своему, подобно тому, какъ никто не имість права на воздухь, коимь я дышу. Религіозная нетерпимость, по его мність, самая опасная изъ всіхь, есть плодъ честолюбія, низкой спіст духовенства, которое, само не зная, что такое истина, объявляеть войну противь тіхть, которые ее не призна-

отвъчаеть онъ, скоръе укръпить его въ своемъ мнъніи, чъмъ поколеблеть, во 1-хъ, потому, что употребление принуждения равносильно молчаливому признанію недостаточности основаній, во 2-хъпотому, что насиліе создаеть отвращеніе къ мнініямъ, которыхъ хотять навязать такимъ образомъ. Все, что могуть въ этомъ случать достигнуть наказаніемь-это приглашеніе не върить съ объявленіемь, что върять; отказывающіеся оть такого объявленія преследуются и караются: следующие же ему подъ давлениемъ страха, хотя избегають уголовнаго наказанія, за то терпять угрызеніе совъсти и презрѣніе остальной части общества, которое клеймить такимъ образомъ лицемъріе, ложь. Чтобы жить въ мирь съ этимъ обществомъ. отрекшіеся должны привыкнуть презирать его голось; последствіемъ всего этого является деморализація общества и добродѣтель приносится въ жертву религіи, которая должна быть ея подспорьемъ. Что же касается тъхъ, которые еще не составили себъ опредъленнаго мненія, то, вероятно, законъ можеть иметь вліяніе на сформированіе ихъ убъжденій, но зло и здъсь не перестаеть быть зломъ. Тамъ, гдъ страхъ вошелъ въ мотивы убъжденія, не ищите спокойствія ума: боятся, чтобъ не върить завтра въ то, во что върять сегодня, боятся изследованія и споровь; оть этого умь ослабляется и успокаивается только на слёпой верв. Нецёлесообразно также бороться насиліемъ и съ атеизмомъ, который въ наши дни раскрывается въ формахъ самыхъ гнусныхъ и безнравственныхъ; только свобода изследованія способна исправить заблужденія ума и поставить религію въ надлежащее положение. Bentham, Traité de législation civile et pénale, traduit par Dumont, 1829 r., T. I, crp. 224-227.

ють, и какъ таковая не только не заслуживаеть поддержки, а должна быть преслъдуема правительствомъ жестокими законами, подобно воровству. Что бы уничтожить нетерпимость, необходимо противоположный принципъ ввести въ систему воспитанія; тогда падеть и сила, поддерживающая ее—честолюбіе духовенства. Государство вправъ вообще карать только преступленія противь общества, а не върованія; впрочемъ, нетерпимыя религіи не имъють права на свободу; такова—католическая; эта религія, по словамъ Гельвеція, сдълавшись могущественной, разливала кровь своихъ же покровителей; это —змъя, которая сосала грудь, ее обогръвшую 1).

f) Пасторе. Изследуя уголовные законы, направленные противь религіозныхъ посягательствъ, Пасторе доказывалъ, что первые должны преследовать лишь нарушенія соціальнаго порядка, а не грехи. По его мивнію, для последнихъ достаточно техъ каръ, которыя установлены религіей, а именно угрызенія совести и особенно мученій ада, которыя для большинства людей есть могущественная узда. Опредёляя затемъ ближе природу преступленій и греховъ, Пасторе исключаеть изъ сферы первыхъ всё опущенія, которыя, по его мивнію, суть только грехи; таковы разные способы неисполненія религіозныхъ обязанностей 2).

Болье важное значение по степени развития положений прежнихъ писателей о религиозной свободь, по оригинальности воз-

¹) Самый лучній родъ религін—по мнѣнію Гельвеція—тотъ, который иобуждаль бы людей просвѣщаться, ибо безразсудство и преступленія почти всѣхъ людей есть послѣдствіе невѣжества. Невѣжество же народовь—мать глупаго ханжества—есть ядъ, который, булучи подмѣшиваемъ химнками религіи, разливаеть вокругъ трона смертельныя вѣянія суевѣрія; напротивъ, знанія философскія—это огонь чистый и святой, который удаляеть отъ королей чумныя пары фанатизма. Helvétius, De l'homme, de ses facultés intellectuelles et des son éducation, Oeuvres cemplètes, т. III, 1781 г., стр. 315, 316, 328—334, 341—345; 368—370.

<sup>2)</sup> Pastoret, Des lois pénales, 1790 r., T. II, crp. 161—166.

зръній или наконецъ по широтъ изслъдованія религіозныхъ нарушеній представляють ученія слъдующихъ авторовъ:

д) Филанджіери. Въ своей "Систем'в законодательства", вымедшей въ первый разъ въ 1780 году, Филанджіери, исходя изъ положенія, что законы, относящісся бъ истинной религіи, должны быть проникнуты принципомъ защиты носледней, а касающіеся ложной религін-принциномъ исправленія, предлагаеть довольно обстоятельное разсуждение о преступлениях противы религін. Онъ ихъ раздёляеть на несколько категорій, изъ конхъ заслуживають указанія следующія: 1) Везбожіе или атенэмьвъ трехъ, согласно Платону, видахъ: а) отрицаніе бытія Вожія; в) признаніе вифшательства его въ дёла міра и с) въра въ возможность умилостивить Божество дарами. Пока человъкъ, впадающій въ одинь изъ этихъ видовъ безбожія, сохраняеть уваженіе къ господствующему культу и не пытается пріобресть последователей своему заблуждению, онъ преступенъ предъ Вогомъ, но не предъ закономъ, какъ гражданинъ. Последнее -- во 1-хъ, потому, что онъ ничемъ не нарушилъ гражданскихъ обязанностей, установленныхъ общественнымъ договоромъ, и его преследование есть видъ мести за Божество, которое въ последней вовсе не нуждается, во 2-хъ-потому, что преследование въ этомъ случае не только безполезно, но приводить къ цълямь протовоноложнымъ. Если среди зрителей найдется человекъ, который думаеть точно также, какъ несчастный, котораго мучать, то развъ онъ, спрошиваетъ Филанджіери, откажется въ силу этого отъ своихъ заблужденій. Крикъ этого несчастнаго, вивсто того чтобы убъдить его разумъ въ заблуждении, не ожесточить ли его сердца противъ закона, который смёщиваеть миёнія съ действіями, заблужденія съ преступленіями; не увеличать ли такимъ образонъ мученія нвсчастнаго враговъ Вожества-вийсто того, чтобы пріобрасть ему новыхъ почитателей. Итакъ, безбожіе, по мысли Филанджіери, составляеть преступленіе только тогда, когда виновный старается пріобрёсть прозелитовъ или публично оскорбляеть культь Вожества, и въ этомъ случав должно быть разсматриваемо, какъ самое тяжкое изъ всёхъ посягательствъ противъ религіи, потому-что въ первой форм'в атеизма ниспровергается всякое понятіе Божества, во второй—то основаніе, безъ котораго втра въ бытіе Божіе совершенно безполезна, а въ третьей—религіозный культь становится орудіемъ преступленія.

2) Святотатство или оскорбление лицъ и вещей, посвященныхъ Богу. Наказаніе святотатства, равное карамъ за убійство, по мнівнію Филанджіери, верхъ неблагоразумія, ибо похищеніе священнаго сосуда не можеть оскорбить Вожество болье, чемь убійство человъка. Если бы было необходимо ограбить церкви всей земли, чтобы спасти несчастныхъ отъ голода, замъчаетъ Филанджіери, то развъ свитость нашей морали не обязала бы насъ къ такому дъйствію. При опредъленіи наказаній святотатства, по мнънію автора, следуеть различать его виды и сообразно съ темъ устанавливать кары. При посягательствахъ на вещи, посвященныя культу, необходимо войти въ обсуждение того, входило ли оскверненіе вещей въ умысель виновнаго или только было послёдствіемъ деннія; въ первомъ случав наказаніе должно быть выше, чемь во второмь, но какое - авторь умалчиваеть: въ последнемь же случав оно не должно превышать каръ, положенныхъ за преступленія противъ имущества въ соединеніи съ церковными. 3) Лжеприсяга. Современные автору законы о лжеприсягь, по его мненію, стараются разрушить одной рукой то, что другой создають; они, злоупотребляя присягой, содвиствують темь совершению преступленій, чтобы потомъ покарать ихъ жестовими наказаніями. Во времена свободы Рима цензорскія наказанія въ видъ инфаміи были единственнымъ наказаніемъ лжеприсяги и нигдъ, какъ тогда у Римлянъ, клятва не пользовалась большимъ значеніемъ. при чемъ клятвопреступленія были очень рёдки; умёренность, съ которой употребляли клятву, поддерживала силу этой святой санкціи, которая у насъ злоупотребленіемъ ослаблена. По справедливому мижнію Платона-следуеть требовать присягу только оть техь, которымь лжеприсяга не принесеть пользы, при чемь, въ случав лжеприсяги, достаточно наказанія инфаміей, которая сдёлаеть больше, чёмъ всё доселё практиковавшіяся наказанія. 4) Богохульство, подъ которымъ авторъ понимаетъ брань противъ Вожества или другихъ предметовъ публичнаго богопочитанія. Въ виду того, что полная безнаказанность этого дѣяція обнаруживала бы равнодушіе къ нему со стороны законодателя, Филанджіери рекомендуетъ противъ него умѣренныя исправительныя наказанія 1).

Въ этомъ ученій для насъ важны, разум'єтся, воззренія автора на юридическое значенію не атеизма и даже не богохуленія, а святотатства и лжеприсяги. Едва ли не первому Филанджіори принадлежить честь ясной постановки взгляда на святотатство, совершаемое безъ намеренія оскорбить культъ, какъ на преступленіе, въ которомъ важнье элементь нарушенія имущественныхъ правъ, чемъ неприкосновенности религии. По его мнівнію, въ святотатствахъ этого рода уголовными мітрами слідуетъ поражать лишь первый элементъ, а не второй; для послъдняго же совершенно достаточно церковныхъ взысканій, таковыхъ какъ-лишение выгодъ религии, права входа въ храмъ, исключеніе изъ общества върныхъ и т. п. Еще болье оригинально воззрвніе Филанджіери на лжеприсягу; частое требованіе последней законами, по мижнію автора, не способствуеть усиленію санкціп присяти, а ведеть къ ея ослабленію; раціональная постановка вопроса о лжеприсять, по его мньнію, предполагаеть, во первыхъ, требование ея только отъ техъ, коихъ интересъ не способенъ полвинуть на ложь, а во вторыхъ, замену тяжелыхъ уголовныхъ каръ инфаміей, которая гораздо действительнее последнихъ. Этотъ взглядъ не только былъ новъ для тогдашняго времени, но онъ сохраняеть свою оригинальность и для нашего, ибо высказанныя Филанджіери положенія о лжеприсягь и досель не проведены последовательно въ кодексахъ.

h) Бриссо-де-Варвиль. Въ своемъ сочиненія "Теорія уголовныхъ законовъ", вышедшемъ въ первый разъ въ 1781 году. Бриссо-де-Варвиль, исходя изъ мысли Вольтера, что преследованіе чуждой религіи въ одной странт неминуемо вызоветь тоже самое въ другихъ странахъ, энергически требуетъ въротернимости различныхъ секть. Ересь, говорить онъ, не можеть быть преступленіемъ противъ общества, поо всё люди взаимно были бы еретиками и достойными наказанія. Только нарушеніе общественнаго порядка создаеть понятіе преступленія; но какую же смуту, спрашиваеть онь, причиняеть ересь и различіе мивній? Посліднее не менте способствуетъ процетанию и могуществу государства, примъръ чего мы видимъ на С. А. Соединенныхъ штатахъ, какъ и единство върованій. Если общественный порядокъ не подвергается нарушенію, то ніть основанія запрещать свободу пропаганды религіозныхъ интій, дебатовъ по поводу последнихъ и прозелетизмъ. Нельзя признавать за преступленіе, если кто думаеть такъ, какъ понимаетъ вещи; великій интересъ государства состоить въ томъ, чтобы имъть върныхъ и хорошихъ гражданъ, но развътъ, которые следують мивніямь, отдичнымь оть мивній короля или своего народа, не могуть быть такими гражданами. Проповъдуя въротериимость, Бриссо-де-Варвиль исключаеть отсюда следующія дъянія, которыя, по его мижнію, суть парушеніе договора о посладней: публичное оскорбление варований другаго гражданина, нарушеніе церемоній культа и богохульство; какъ наказаніе за эти преступленія онъ рекомендуеть кратковременное лишеніе свободы или денежный штрафъ.

Въ заключеніе, авторъ рёшительно возстаетъ противъ причисленія къ преступленіямъ похищенія монахинь, которое, по его мнёнію, есть не проступокъ, а актъ патріотизма, вырывающій полезныхъ гражданъ изъ той пропасти, какую представляють монастыри,—и противъ лишенія христіанскаго погребенія гражданъ не отлученныхъ законнымъ порядкомъ отъ церкви. Пока отлученіе не послёдовало, гражданинъ вправѣ пользоваться своими привиллегіями, хотя бы онъ былъ деисть или матеріалисть, отказъ въ погребеніи, по мнёнію Бриссо-де-Варвиль, есть граж-

<sup>1)</sup> Caietan Filangieri, System der Gesetzgebung. ubersetz. in 1788 г., кн. 1-я, стр. 352—353; кн. 3-я, стр. 339—365; см. также Oeuvres de C. Filangieri, traduites de l'Italien. accompagnées d'un commentaire par M. Benjamin Constant, Paris. 1822 г.,т. I, 195; т. III, 173—185.

данское преступленіе, которое законодатель долженъ преслідовать, ибо это—акть теократической деснотіи, которую надо вырвать съ корнемъ 1).

Повторяя положенія прежнихь писателей, особенно Вельтера, о религіозныхь преступленіяхь, Бриссо-де-Варвиль вносить въ нихъ несомнѣнную новизну своими послѣдними воззрѣніями. Изъ нихъ первое, касающееся похищенія монахинь, при нѣкоторой крайности, не лишено было важнаго значенія для своего времени, какъ протесть противъ возведенія этого дѣянія на степень тягчайшаго изъ святотатствъ, обложеннаго смертною казнью; что же касается втораго воззрѣнія автора, относящагося къ лишенію христіанскаго погребенія, то оно важно не только какъ протестъ противъ злоупотребленій въ этомъ отношеніи духовенства, но и по своей цѣлесообразности; по мнѣнію Бриссо-де-Варвиль, церковь не имѣетъ права отказывать въ этомъ христіанскомъ актѣ тому изъ своихъ сочленовъ, который законнымъ порядкомъ не отлученъ изъ ея среды; но разъ это случилось, за церковью нельзя не признать этого права.

і) Глобит и Густеръ. Въ своемъ сочиненіи, удостоенномъ преміи Бернскаго экономическаго общества, саксонскіе юристы, исходя изъ положенія, что религія есть необходимое условіе прочности государства и поддержанія въ немъ нравственности, отрицають цёлесообразность перемёны господствующаго культа иначе, какъ по иниціативѣ верховной власти и при томъ съ согласія народа. Тѣмъ не менѣе, они предоставляють каждому отдѣльному гражданину свободу вѣрить согласно своимъ убѣжденіямъ и даже отдѣльнымъ сектамъ— собираться для спокойнаго отправленія культа. Какъ преступленіе они разсматривають направленную противъ господствующей религіи пропаганду новаго культа, возбужт

дающую одну часть населенія противъ другой, и рекомендують противъ ней наказанія, равныя съ теми, которыя положены за лишеніе жизни регента, ибо государство въ обоихъ случаяхъ подвергается равной опасности. Что касается оскорбленій религіи словами или действіями во время богослуженія, то для нихъ достаточно меньшихъ паказаній, начиная отъ выставки къ позорному столбу, затъмъ изгнанія-при болье тяжкихъ видахъ-и оканчивая въчнымъ изгнаніемъ при рецидивъ. Простое же богохуленіе, не соединенное съ нарушеніемъ богослуженія, по миънію авторовъ, не должно быть наказуемо, пбо въ этомъ случав возникають отношенія между человікомь и Создателемь, въ которыхъ наказаніе опреділяется исключительно посліднимъ; вирочемъ, открытое злонамърениое богохульство, вызывающее публичный соблазнъ, заслуживаетъ, кромъ общаго призрънія, удаленія виновнаго изъ общества. Равнымъ образомъ, не должны быть караемы разные способы выраженія религіозныхъ мивній, по скольку они не возбуждають безнокойства въ государствъ, какъто-ересь, апостазія и атеизмъ. Нарушенія же религіозныхъ обрядовъ последователями даннаго культа следуеть карать лишь церковными цензурами, не свыше отлученія, при чемъ посліднія должны оставаться внѣ всякаго вліянія на политическія права гражданина 1).

При всёхъ недостаткахъ ученія саксонскихъ юристовъ о преступленіяхъ противъ религіи, ставящаго на первомъ планѣ по степени наказуемости пропаганду новаго культа, угрожающую неприкосновенности господствующей религіи, оно не лишено важнаго значенія и оригинальности для своего времени не столько исключеніемъ изъ категоріп религіозныхъ нарушеній, не безусловнымъ однако, простаго богохуленія, не соединеннаго съ нарушеніемъ отправленій культа, сколько исключеніемъ отсюда атеизма,

<sup>1)</sup> Brissot-de-Warwille, Théorie des loix criminelles, l'aris, 1836 г., tome II, стр. 3—25. Нападая на преследованіе ересп. Бриссо-де-Варвиль рекомендуеть, подобно Гельвецію, направить его не противъ еретиковъ, а противъ ихъ гонителей, т. е. духовенства.

<sup>1)</sup> Globig und Huster, Abhandlung von der Criminal-Gesetzgebung, Zürich, 1783 г., стр. 22—23; 252—256; см. также Hälschner, Geschichte des Brandenburgisch—Preüssischen Strafrechts Bonn, 1855, 1-я Theil, 219—220.

на что предъидущіе писатели не рѣшались. Атензмъ, какъ способъ выраженія религіознаго мнѣнія, доколѣ онъ не нарушаетъ спокойствія государства, по мнѣнію Глобига и Густера, не долженъ входить въ сферу уголовнаго права точно также, какъ ересь и апостазія.

j) Mapame (Marat). Признавая вивств съ Монтескье преимущество для государства единой религіи и неизбъжность териимости, когда ихъ много, Марать доказываль, что какова бы ни была господствующая религія, она должна пріобретать последователей не принужденіемъ, а убъжденіемъ и кротостью. Вмёстё съ тёмъ онъ требовалъ, чтобы каждому была предоставлена свобода мыслить и въровать, доколь онъ не посягаеть на права другихъ. Къ такого рода посягательствамъ онъ относитъ прозелетизмъ сектаторовъ, профанаціи или богохульства, нарушеніе отправленій культа и похищение священныхъ вещей; первое деяние, по его мнівнію, должно быть караемо тюрьмой, второе, какъ акть безумія, плодъ моментальнаго заблужденія, скоро вызывающій раскаяніе, непродолжительнымъ (до 8 дней) заключеніемъ въ смирительный домъ, третье, если оно заключалось только въ пепристойностяхъ, каковы жесты, шумныя рычи, взрывы смыха-мырами порицанія со стороны церкви или правительства, последнее, наконець, взысканіями, положенными за посягательство на чужую собственность, совершенное домашними. Но атеизмъ, по мнёнію Марата, не долженъ быть преслъдуемъ, ибо внадающій въ него скорбе заслуживаеть сожальнія, чыть порицанія. Несчастные, восклицаеть Марать, не суть ли они первая жертва своего ослвиленія? Безъ утітенія въ этой жизни, они остаются безъ надежды и послъ смерти; такъ-какъ они ничего не видять за гробомъ, то ужасная пропасть открывается подъ ихъ ногами и они гибнуть безъ всякой надежды въ въчной тыпъ 1).

Въ этихъ строкахъ не лишены важности три взгляда— на богохуленіе, какъ на илодъ заблужденія, временной вспышки, необдуманности, заслуживающій лишь незначительной кары, на похищеніе священныхъ вещей, какъ на преступленіе противъ собственности, а не религіи, и на атеизмъ, какъ на заблужденіе ума, заслуживающее скорѣе сожалѣнія, чѣмъ наказанія. Эти взгляды, правда, были высказаны раньше Марата, но не въ той мотивировкѣ, не въ томъ освѣщеніи, которое имъ сообщено послѣднимъ, освѣщеніи, не чуждомъ безъ сомиѣнія оригинальности.

Совершенно исключительно по своей оригинальности стоить ученіе Руссо объ отношеніи государства къ религіозной свободь, которое заслуживаеть вниманія не потому, что оно представляеть шагь впередь въ развитіи положеній прежнихъ писателей по этому вопросу, а по той практической роли, какую оно играло въ эпоху первой республики во Франціи или говоря иначе—какъ поучительный примъръ тъхъ печальныхъ послъдствій, къ какимъ приводить нарущеніе пренципа свободы совъсти, хотя бы проповъдуемое подъ знаменемъ гражданской свободы.

Отрёшившись отъ прежнихъ ученій о религіозной свободё и замённвъ ихъ своимъ самостоятельнымъ построеніемъ, Руссо не только крайне съузилъ границы послёдней, но вообще внесъ большую путаницу въ разрёшеніе вопроса объ отношеніяхъ между государствомъ и церковью. Отвергши всё тогда существовавшія формы этихъ отношеній, какъ несостоятельныя, а также не видя раціональныхъ условій для разрёшенія даннаго вопроса въ самомъ христіанствё, какъ религіи чисто духовной, преслёдующей исключительно внёземные интересы и слёд. совершенно равнодушной къ благу и процвётанію государства 1, Руссо соз-

<sup>1)</sup> Marat, Plan de legislation en matière criminelle, см. Brissot-de-Warville, Bibliothèque philosophique (1782—1785 гг.), т. V, стр. 242—247. Анонимъ извъстнаго мрачнаго героя первой респуб-

лики указанъ по Nypels'y, см. ero Bibliothèque choisie du droit criminel, Paris, 1864 г., стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Христіанство есть религія чисто духовная, говорить Руссо, занятая единственно д'влами неба; отечество христіанина не отъ міра сего. Правда, онъ исполняеть свой долгь, но онъ несеть его съ

даеть особенную религію, религію гражданина или государственную съ весьча простыми немногочисленными догматами. Есть profession de foi чисто гражданское, говорить опъ, положенія котораго должень определить суверень, но не какъ догмы религіи, а какъ условія общественности, безъ которыхъ не возможно быть ни добрымъ гражданиномъ, ни върнымъ подданнымъ. Не обязывая пикого върить, онъ можетъ изгонять изъ государства всякаго, кто этимъ положеніямъ не вёритъ, но не какъ печестиваго, а какъ антисоціальнаго, неспосебнаго искренно любить законы, справедливость и жертвовать въ случай нужды своей жизнью ради долга. Если кто послъ признанія имъ публично сихъ догиъ ведетъ себя какъ невърующій, его слъдуеть нокарать смертью: онъ совершаеть самое большее изъ преступленій, онъ лжеть предъ законами; догмы гражданской религін должны быть просты, немногочисленны и точно указаны; бытіе могущественнаго Вожества, разумнаго, благодътельнаго, предвидящаго, будущая жизнь, блаженство справедливыхъ, наказаніе злыхъ, святость общественнаго договора и религіозная тернимость-воть эти догмы; по поводу последней надо заметить, что теперь неть более исключительной національной религіи; должно терптть всёхъ тёхъ, кто териить другихъ, на сколько ихъ догмы не противны обязанностямъ гражданина 1).

Не трудно видёть, что ученіе Руссо, пропов'ядующее терпимость, въ сущности ее исключаеть; тамь н'ють м'юта в'ютерпимости, а тымь болье свободь сов'юсти, гді власти предоставляется
право изгонять изъ государства вс'юхь тыхь, кто не слідуеть
установленнымъ посліднимъ догмамъ религіи. Это заключеніе
подтвердила сама исторія; изв'юстно, что послів революціп во
Франціи сь утвержденіемъ государственной религіи по системів
Руссо положеніе религіозной свободы было весьма печальное: директорія и конвенть неутомимо и жестоко преслідовали всякаго,
кто не хотыль подчиниться положеніямъ вновь созданной государственной религіи.

Таково духовное наслёдіе, которое оставиль намъ 18 вёкъ до революціи по интересующему насъ вопросу о свободё сов'єсти. Несомнівная заслуга этого віка въ данной области, какъ уже было отчасти указано, заключается, во первыхъ, въ томъ, что писатели этого віка продолжали дальнівшую разработку общихъ принциповъ, установленныхъ въ 17 вікі, детальное изслідованіе вопроса объ отношеніи государства къ религіозной свободів вообще и къ религіознымъ нарушеніямъ въ частности, а также—въ томъ,

необходимости гражданской религіи было не безъ прецедентовъ въ исторіи. Пуффендорфъ задолго до Руссо разсматривалъ естественную религію, т. е. в'вру во единаго Бога-творца и правителя міра, какъ необходимое условіе права и прочнаго существованія государства, и требоваль возведенія ея на степень религіи государственной; что же касается откровенных религій, не исключая и христіанской, то опъ не считалъ ихъ необходимыми для естественнаго права. Блупчли, Исторія, 106, 107. Ученіе Руссо съ нѣкоторыми изм'вненіями было повторено Берпарди, который также требуеть установленія гражданской религіи, необходимой для поддержанія спокойствія государства, и рекомендуєть за посягательства на первую, соединенныя съ нарушеніемъ послёдняго, различныя наказапія, начиная отъ насмѣшки, денежныхъ штрафовъ и безчестія и оканчивая временной и вычной тюрьмой. М. Bernardi. Les discours sur la législation criminelle de France, cm. Brissot-de-Warville, Bibliothèque philosophique, VIII, crp. 93-97.

полнымъ равнодушіемъ къ благу и къ дурнымъ послёдствіямъ своихъ заботь. Лишь только ему не въ чемъ себя упрекнуть, ему мало нужды до того, все ли хорошо или дурно идетъ здёсь на земль. Если государство процвётаетъ, едва ли онъ рёшится наслаждаться общественнымъ счастіемъ, ибо боится, чтобы не возгордиться славой отечества; если государство приходитъ въ упадокъ. онъ благословляетъ руку Божію, тяготіющую надъ народомъ. Такимъ образомъ, христіанство вмісто привлеченія сердецъ гражданъ къ государству. ихъ отъ него отклоняетъ, какъ и отъ всего мірскаго: я не знаю, заключаетъ Руссо, ничего боліве противнаго соціальному духу. Rousseau, Oeuvres complètes, Paris, 1829 г., т. V, Contrat social.

р. 13.—100. 1) Rousseau, Contrat social, стр. 163—164. Учение Руссо о

что они популяризировали идею въротернимости и своими ръзкими и ъдкими нападками на нетернимость сломили ея силу и господство въ общественномъ сознаніи, поселивъ въ немъ требованіе противоположнаго пачала, и такимъ образомъ проложили путь къ признанію этого послъдняго въ законодательствахъ, къ очерку которыхъ мы и должны перейти.

Но прежде последняго оглянемся назадъ и отметимъ ту внутреннюю связь, которая существуеть между переворотомъ возэрвній на религіозпую свободу и перем'вной во взглядів на истипу, происшедшіе въ реформаціонномъ періодь: последняя есть одна изъ коренныхъ причинъ перваго. Господствующая идея политической системы среднихъ въковъ -- христіанства была та, что единство мивній и върованій необходимо для безопасности государства: одна въра, одинъ законъ, одинъ государь-вотъ основное возграние прежнихъ законовъдовъ и политиковъ. Это возгръпіе было неразрывно связано съ взглядомъ на истину. Въ средніе въка послъднюю понимали, какъ нъчто открытое Богомъ и переданное церкви на сохраненів; истина поэтому безусловна, такова теперь, какъ и прежде. Человъку остается заглушить всв свои сомнънія и всецьло полчиниться этой безусловной истинь, когорая, какъ открытая свыше, есть для него законъ, абсолютное требование. Кто не подчиилется ей, тотъ не подчиняется веленіямъ Божества, следовательно есть нарушитель послёднихь, нарушитель закона, преступникъ; отсюда всё эти гоненія на ересь и на все, обнаруживавшее признаки несогласія съ ученіями церкви. Въ новые въка является иной взглядъ на истину: истина - учатъ - не есть пъчто объективное, но ость законъ, предписываемый авторитетомъ нашому уму; она есть начало внутреннее, субъективное, существующее только въ той мъръ, насколько онъ его принимаеть; нельзя, говорять, требовать оть человъка признанія истины, которую умъ его отвергаеть, ибо это признание невозможно; можно заставить человъка новиноваться, но нельзя его заставить вбрить; сачый вопросъ о возможности этого достигнуть принуждениемъ, по выражению Бентама, есть оскорбление здраваго смысла; принуждение скорве укрвпить человека въ его убъждении, чемъ поколеблеть. Изъ сознания

несостоятельности принужденія, какъ средства прививки душт человіка извъстнаго върованія, само собою вытекъ принципъ терпимости въ дълахъ въры: пришли къ убъжденію, что нельзя никого заставить силою върить, можно сожальть о томъ, кто ошибается, но нельзя его осуждать 1).

## II.

Первые законодательные въстники терпимости появились въ Европъ, но они или были временными актами, скоро смънившимися прямо имъ противоположными, или же такими, которые 
недостаточны были для обезпеченія религіозной свободы <sup>2</sup>). 
Болье прочную законную санкцію послъдняя впервые пріобръла на контипентъ новой части свъта—С. Америки, въ одной 
изъ ея колоній, благодаря упорной эпергіи извъстнаго уже намъ 
Роджера Вильяма. Испытавъ на себъ гнетъ религіозной нетерпимости сначала въ своемъ старомъ отечествъ—Англіи, затъмъ 
въ повомъ—въ С. Америкъ, въ Салемъ, откуда онъ, въ положеніи пастора, быль изгнанъ за пропаганду свободы совъсти, Роджеръ Вильямъ, послъ продолжительныхъ скитаній по лъсамъ, исполненныхъ холода и голода, вызванныхъ исканіемъ 
спасенія въ бъгствъ, прибылъ наконецъ на берега губы Нарра-

¹) Лабуле, Свобода совъсти въ 1787 г., см. XVIII Въкъ, Историческій, литературный и художественный сборникъ, изд. Ламанскаго. стр. 17—21; Бълогрицъ-Котляревскій, Два года на Западъ съ ученою цълью, Судебная Газета 1884 т., № 17, стр. 7—8.

<sup>2)</sup> Такими въстниками можно считать законы, благопріятные религіозной свободь, которые появились сначала въ Польшь при король Сигизмундь Августь (1548—1572 г.), предоставившемь свободу культа всьмъ диссидентамъ, и въ Германіи въ видь актовъ Аугсбурскаго и Вестфальскаго мира, затымъ въ Австріи при король Максимиліань II. даровавшемъ протестантамъ въ 1568 г. терпимость, и во Франціи при Геприхь IV въ видь извъстнаго уже намъ Наптскаго эдикта. Paul Viollet, Precis, 297; Lelevel, Histoire de Pologne, 1844 г., т. I, § 139; Bluntschli, Geschichte, 27, 28.

ганзеть (Narraganzettes), гдё и основаль въ 1636 году колонію Providence, изъ которой онъ рёшиль сдёлать убёжище для
всёхъ родовъ совёсти, и подписаль съ колонистами договоръ, въ
силу котораго они обязывались повиноваться всёмъ рёшеніямъ
большинства жителей исключительно въ гражданскихъ дёлахъ.
Затёмъ 15-го апрёля 1663 года Вильяму удалось во время пребыванія его въ Англіи выхлопотать у короля Карла II для своей колоніи Providence, соединившейся потомъ съ колоніей Rhode-Island королевскую конституціонную хартію, гдё было сказано:
"никто не долженъ на будущее время быть преслёдуемъ и наказуемъ въ этой колоніи за различныя мнёнія въ религіозныхъ вопросахъ, но каждый пользуется въ этомъ отношеніи полной свободой совёсти и сужденія съ условіемъ только, чтобы онъ не злоупотребляль этой свободой въ нарушеніе свободы другихъ" 1).

Съ возникновеніемъ войны за независимость, заставившей подъ давленіемъ общаго несчастія разрозненные и враждебные элементы С. А. населенія забыть свои старые счеты и религіозныя расири, свобода религіозная сдёлала усиёхи и въ нёкоторыхъ другихъ колоніяхъ. Согласно петиціямъ пресвитеріанцевъ Ганноверскихъ, а также квакеровъ и бантистовъ, энергически поддержаннымъ извёстнымъ полатическимъ дёятелемъ С. Америки, впослёдствіи третьимъ президентомъ Соединенныхъ І Птатовъ—Джефферсономъ, въ штатё Виргиніи 5 іюля 1776 г. вышелъ законъ, объявившій, что "религія или долгъ, которымъ мы обязаны Творцу, и способъ ел выраженія могутъ быть управляемы только разумомъ и убёжденіемъ, а не силою и принужденіемъ, а потому всё люди имёютъ равное право на свободное ея отправленіе по указанію совъсти" 2). Одновременно съ дарованіемъ религіозной свободы за-

кономъ Виргиніи или нівсколько позже послівдняя была признана въ большемъ или меньшемъ объемъ и въ другихъ штатахъ С. Америки, а именно въ Нью-Джерси, въ Делаверъ, въ Съверной Каролинъ и Мариландъ въ 1776 г., въ Георгів, Нью-Іорыв въ 1777 г., въ Южной Каролинь въ 1778 г., въ Массачузетців въ 1780 г. 1). Черезъ нібсколько літь, а именно въ 1787 г., общая конституція С. А. Соединенныхъ Штатовъ, въ видахъ распространенія политическихъ правъ и на католиковъ, не пользовавшихся ими въ некоторыхъ штатахъ, провозгласила принципъ независимости политическихъ правъ отъ формы религіознаго испов'яданія въ слідующихъ выраженіяхъ: "никакое религіозное свидетельство не должно быть никогда требуемо для права занятія какой либо должности или положенія общественпаго довърія въ Соединенныхъ штатахъ" 2). Приведенное постановление конституции 1787 г. представляеть довольно ограниченную гарантію права свободы совъсти: оно обезпечиваетъ пеприкосновенность политическихъ правъ гражданина не смотря на его въроисновъдание, но не предръшаеть общаго вопроса объ отношеніяхъ государства къ церкви. Этоть пробёль быль замёчень представителями некоторыхъ штатовъ и они потребовали поправки конституціи, въ которой ясно было бы выражено, что виредь закономъ не можетъ быть установлена никакан національная релйгія и что между сектами не можеть быть допущено преимущество предъ закономъ. Поправка дъйствительно была принята на конгрессв 1791 г. нодъ предсвательствомъ Вашингтона и формулирована въ конституціи этого года въ слёдующихъ сло-

<sup>1)</sup> Astie, Histoire des États—Unis, T. I, crp 335—339, 408; Baird. La religion aux États—Unis. T. I, crp. 214—215; Bluntschli, Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntnissfreiheit. 1867 r., crp. 31—32.

<sup>2)</sup> Нъсколько позже, а именно въ 1785 г., въ Виргинін вышель новый, составленный Джефферсономъ актъ, признавшій полное от-

дёленіе церкви отъ государства. Этотъ актъ, по меткому выраженію его автора, прикрыль тёмь же плащемъ іудея и язычника, христіанина и магометанина, индуса невърнаго, кто бы онъ ни былъ. Baird, La religion, I, 273, 276—279, 285; Лопухинъ Римскій католицизмъ въ с. Америкъ, 1881 г., 134.

<sup>1)</sup> Лопухинъ, Римскій католицизмъ. 134—137.

<sup>2)</sup> Лопухинь, Римскій католицизмь, стр. 141—142.

вахъ, провозгласившихъ впервые отдъленіе церкви отъ государства общимъ принципомъ С. А. Штатовъ: "конгрессъ не долженъ издавать никакого закона касательно установленія религіи или запрещенія свободнаго ея отправленія 1).

За С. А. Штатами въ дълъ реформы законовъ о религіозной свободъ непосредственно по времени слъдуютъ европейскія государства, а именно: а) Англія. Здѣсь послѣ великой революціи въ 1689 г. вышелъ знаменитый актъ о терпимости Вильгельма и Маріи, который обезпечилъ протестантскимъ диссидентамъ терпимость \*) подъ слъдующими однако условіями: 1) принятіе присяти въ вѣрпости и въ признаніи церковнаго верховенства короля, а вмѣстѣ съ симъ и подписаніе деклараціи противъ римской церкви; 2) присоединеніе къ какой либо конгрегаціи, снабженной свидѣтельствомъ отъ суда епископа или архидіакона и регистрированной въ этихъ судахъ или въ выѣздныхъ судахъ графства и 3) обезпеченіе свободнаго входа въ молитвенныя собранія, двери помѣщенія которыхъ должны были оставаться незапертыми 2).

Почти черезъ сто лътъ послъ приведеннаго акта религіозной териимости, дарованной протестанскимъ диссидентамъ, статуты Георга III 1778 и 1791 г. распространили последнюю и на католиковъ, но также не безъ условій. Для пріобретенія права пользованія таковою отъ католиковъ требовалась присяга въ върности и въ признаніи церковнаго верховенства короля, а также отречение отъ свътской власти напы и отъ доктрины, что "принцы, отлученные послъднимъ, могутъ быть законно низложены съ трона и поражены смертью". Католики, соглашавшіеся выполнить эти требованія, снабжались свидётельствомъ отъ королевскихъ или мъстныхъ судовъ, которое обезпечивало ихъ отъ всякихъ преследованій за исповеданіе своей религін; вмість сь тымь они пріобрытали и свободу богослуженія, если только опредёленный мёста и органы послёдняго были регистрированы въ судъ и двери молитвенныхъ домовъ оставались открытыми въ часы отправленія культа. При всёхъ этихъ правахъ, обезпечившихъ католикамъ терпимость, ихъ положеніе еще было далеко не только до равенства съ последователями англиканской церкви, но и съ протестантскими диссидентами. Запрещено было пристраивать къ молитвеннымъ домамъ католиковъ колокольни или же снабжать ихъ колоколами; служители католической церкви лишены были права носить присвоенную имъ религіей одежду вив ивсть молитвенныхъ собраній или интимнаго круга своей семьи; право учить католики, записавшіе свое имя въ судъ, правда пріобръли, но оно не было распространено на протестантскихъ дётей, а также на дотпрованные школы и университеты; всв ихъ религіозные ордена были воспрещены и всякія ножертвованія, вклады въ пользу школь или коллегій съ католическимъ характеромъ объявлены пичтожными; наконецъ, политическія права католиковъ если и были разширены, то не особенно значительно: они по прежнему лишены были права за-

<sup>1)</sup> Эта формула продолжаеть регулировать отношенія государства къ церкви въ С. А. Штатахъ и до сихъ поръ. Лопухинъ, Римскій католицизмъ, стр. 148—150; см. также Thomson, Kirche und Staat in den Vereinigten Staaten von America, Berlin, 1873 г., стр. 1, 2, 12, 13; Schubert, Die Verfassungsurkunden und Grundgesetze der Staaten Europa's, der Nordamericanischen Freistaaten und Brasiliens, 1848 г., В. I, Züsätze zur Verfassung der Vereinigten Staaten vom 1791 г., арт. 1.

<sup>\*)</sup> Позже, со вступленіемъ на престолъ Ганноверскаго дома, протестантскіе диссиденты, кромѣ религіозной терпимости, пріобрѣли и многія политическія права: правда, акты of tes u of corporation не были отмѣнены, но диссиденты фактически допускались къ занятію большей части публичныхъ должностей вслѣдствіе ежегодиаго вотированія Indemnity Act'a, который раскрывалъ ичъ доступъ къ нослѣдиимъ. Glasson, Histoire, V. 467: см. также Рудольфъ Гнейстъ. Исторія государственныхъ учрежденій Англіи, переводъ сь нѣмец. подъ редакцією Венгерова, 1885 г. стр. 804.

<sup>2)</sup> Приведенный акть быль подтверждень королевой Анной вы

<sup>1712</sup> r. Blackstone, Commentaires, V, 272, 273; Glasson, Histoire, V, 466.

вахъ, провозгласившихъ впервые отдъленіе церкви отъ государства общимъ принципомъ С. А. Штатовъ: "конгрессъ не долженъ издавать никакого закона касательно установленія религіи или запрещенія свободнаго ея отправленія <sup>1</sup>).

За С. А. Штатами въ дълъ реформы законовъ о религіозной свободъ непосредственно по времени слъдуютъ европейскія государства, а именно: а) Англія. Здъсь послъ великой революціп въ 1689 г. вышелъ знаменитый актъ о терпимости Вильгельма и Маріи, который обезпечилъ протестантскимъ диссидентамъ терпимость \*) подъ слъдующими однако условіями: 1) принятіе присиги въ върности и въ признаніи церковнаго верховенства короля, а вмъстъ съ симъ и подписаніе деклараціи противъ римской церкви; 2) присоединеніе къ какой либо конгрегаціи, снабженной свидътельствомъ отъ суда епископа или архидіакона и регистрированной въ этихъ судахъ или въ вытадныхъ судахъ графства и 3) обезпеченіе свободнаго входа въ молитвенныя собранія, двери помъщенія которыхъ должны были оставаться незапертыми 2).

2) Приведенный актъ былъ подтвержденъ королевой Анцой въ

Почти черезъ сто лътъ послъ приведеннаго акта религіозной тернимости, дарованной протестанскимъ диссидентамъ, статуты Георга III 1778 и 1791 г. распространили послъднюю и на католиковъ, но также не безъ условій. Для пріобрътенія права пользованія таковою оть католиковъ требовалась присяга въ върности и въ признаніи церковнаго верховенства короля, а также отречение отъ свътской власти паны и отъ доктрины, что "принцы, отлученные последнимъ, могутъ быть законно пизложены съ трона и поражены смертью". Католики, соглашавшіеся выполнить эти требованія, снабжались свидётельствомъ отъ королевскихъ или мъстныхъ судовъ, которое обезпечивало ихъ отъ всякихъ преслъдованій за исповъданіе своей религін; вмёстё съ тёмъ они пріобрётали и свободу богослуженія, если только опредёленный мёста и органы послёдняго были регистрированы въ судъ и двери молитвенныхъ домовъ оставались открытыми въ часы отправленія культа. При всёхъ этихъ правахъ, обезпечившихъ католикамъ терпимость, ихъ положение еще было далеко не только до равенства съ последователями англиканской церкви, но и съ протестантскими диссидентами. Запрещено было пристраивать къ молитвеннымъ домамъ католиковъ колокольни или же снабжать ихъ колоколами; служители католической церкви лишены были права носить присвоенную имъ религіей одежду вив мъстъ молитвенныхъ собраній или интимнаго круга своей семьи; право учить католики, записавніе свое имя въ судъ, правда пріобръли, но оно не было распространено на протестантскихъ дётей, а также на дотпрованные школы и университеты; всв ихъ религіозные ордена были воспрещены и всякія пожертвованія, вклады въ пользу школь или коллегій съ католическимъ характеромъ объявлены пичтожными; наконецъ, политическія права католиковъ если и были разширены, то не особенно значительно: они по прежнему лишены были права за-

<sup>1)</sup> Эта формула продолжаеть регулировать отношенія государства къ церкви въ С. А. Штатахъ и до сихъ поръ. Лопухипъ, Римскій католицизмъ, стр. 148—150; см. также Thomson, Kirche und Staat in den Vereinigten Staaten von America, Berlin, 1873 г., стр. 1, 2, 12, 13; Schubert, Die Verfassungsurkunden und Grundgesetze der Staaten Europa's, der Nordamericanischen Freistaaten und Brasiliens, 1848 г., В. І, Zňsätze zur Verfassung der Vereinigten Staaten vom 1791 г., арт. 1.

<sup>\*)</sup> Позже, со вступленіемъ на престолъ Ганноверскаго дома, протестантскіе диссиденты, кромѣ релпгіозной терпимости, пріобрѣли и многія политическія права: правда, акты of tes u of corporation не были отмѣнены, но диссиденты фактически допускались къ занятію большей части публичныхъ должностей вслѣдствіе ежегоднаго вотированія Indemnity Act'a, который раскрываль ичъ доступъ къ послѣдиимъ. Glasson, Histoire, V, 467: см. также Рудольфъ Гнейстъ. Исторія государственныхъ учрежденій Англіп, переводъ съ нѣмец. подъ редакцією Венгерова, 1885 г. стр. 804.

<sup>1712</sup> г. Blackstone, Commentaires, V, 272, 273; Glasson, Histoire, V, 466.

съдать въ нарламентъ, въ Частномъ Совътъ, быть присяжнымъ, опекуномъ протестантовъ, вообще нести многія публичныя должности; но право занятія свободными профессіями—адвоката, нотаріуса и т. п. за ними было обезпечено 1).

b) Австрія. Актъ о тернимости (Toleranzact) Іосяфа II, вышедшій въ 1781 г., вийсти съ декретами 1782 г. предоставиль всёмь диссидентамь, т. е. протестантамь и греко-православнымъ, свободу частнаго отравленія богослуженія, т. е. въ частныхъ или общественныхъ домахъ, лишенныхъ вившняго вида публичныхъ храмовъ и колоколовъ; право же публичнаго отправленія культа было сохранено только за римско-католической церковью, точно также какъ и право прозелетизма; пропагапда диссидентовъ среди католиковъ была воспрещена подъ угрозой наказанія по общимь политическимь законамь, т. е. за нарушеніе спокойствія государства. Пользованіе политическими правами, какъто-пріобрътеніе академических званій и вступленіе въ гражданскую службу было дозволено диссидентамъ только въ видъ изъятій, нутемъ отдъльныхъ разръшеній. Прекращеніе преслъдованія секть, не принадлежащихъ къ господствующей церкви, было распространено и на послъдователей еврейской въры, деизма и другихъ исповъданій; по при этомъ было воспрещено объявлять себя на судъ доистомъ или израилитомъ подъ угрозой наказанія 24 ударами налкой 2).

с) Франція. Здівсь послів Наштскаго эдикта религіозная терпи-

1) Blackstone, Commentaires, V, стр. 281, прим. 1-е; см. также Glasson, Histoire, V, 463—465.

лемъ Людвигомъ XVI послъ принятія его собраніемъ нотаблей; этотъ эдиктъ призналъ за не католиками право на гражданское существованіе: они пріобрёли право жить во Франціи и заниматься ремеслами, а также свободными профессіями; имъ дозволено было гражданское вънчаніе, регистрація рожденій и погребеній; только публичное отправленіе культа, а также политическія права не были обезпечены 1). Эти ограниченія были уничтожены деклараціей правъ человѣка и гражданина 1789 г. и конституціей 1791 г.; нервая въ 10 арт. провозгласила, что никто не долженъ быть преследуемъ за свои мивнія, даже религіозныя, лишь бы только ихъ распространеніе не нарушало порядка, установленнаго закономъ; согласно положению 6 арт. деклараціи о равенств'є всёхъ гражданъ предъ закономъ диссиденты должны были пріобрёсть всё политическія права, въ томъ числѣ и свободный доступъ къ публичнымъ должностямъ 2). Эти же положенія были повторены въ нъсколько иныхъ выраженіяхъ конституціей 3 сентября 1791 г. в), которая, кромъ того, провозгласила секуляризацію всёхъ правоотношеній, им'йющихъ вліяніе на пріобрътеніе и пользованіе гражданскими правами, каковы бракъ, дёло воспитанія, регистрація рожденій, дёло погребенія. До революціи не было другихъ органовъ веденія актовъ гражданскаго состоянія, кромѣ священника, или лучше сказать---витесто сихъ последнихъ актовъ были только акты крещенія, брачнаго благословенія, погребенія; актъ или гражданскій контракть исчезаль въ таинствъ. Со времени же первой революціи устанавливается требованіе, чтобы государство само-

<sup>2)</sup> По тексту закона тълесное наказаніе назначается денсту не потому, что онъ деисть, а потому, что онъ объявляеть себя не тъмъ, что онъ есть. Hofdecrete 30 іюня 1781 г., 28 августа 1781 г., 31 января 1782 г., Verordnung 26 апръля 1882 г., см. Handbuch aller unter der Regierung des Kaisers Joseph des II für die K. K. Erbländer ergangenen Gesetze, Band II; см. также Блунчли, Geschichte, стр. 34; Paul Violet, Précis, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Paul Viollet, Précis, 299—300; Geffcken, Staat und Kirche, 335, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти права за некатоликами, въ томъ числѣ и за евреями, дѣйствительно были угверждены послѣдующими законами. La princesse de Lesignano, Les constitutions des tous les pays civilisés, Bruxelles, 1880 г.; см. также Du-Crocq, Cours de droit administratif, Paris, 1877, 5 édition, tome 1-й, 594, 595; Geffcken, Staat und Kirche, 339—340.

<sup>3)</sup> Paul Viollet, Precis, 300.

стоятельно регулировало вев эти акты, какъ имвющіе вліяніе на пріобретеніе и пользованіе гражданскими правами. Согласно съ симъ конституція 1791 г. возв'ящаеть, что законъ разсматриваеть бракъ только какъ контрактъ и поручаетъ законодательной власти установить для всёхъ жителей безъ различія способъ, песредствомъ котораго рожденія, браки и смерти констатировались бы, а вмёстё съ тёмъ назначить публичныхъ чиновниковъ для веденія этихъ актовъ. Это положеніе конституціи 1791 г. въ связи съ последующими законами республиканского правительства, изъ конхъ одинъ дозволяеть церковное освящение брака только носль заключенія его въ гражданской формь, а другой объявляеть полную начтожность церковныхъ актовъ, какъ средства удостовъренія правосостоянія граждань, составляеть своеге рона эру въ исторіи отношеній европейскаго государства къ церкви, ибо оно внервые провозгласило гражданскую независимость послъдняго, освобождение его отъ оковъ религиознаго строя 1). Позднъвшая конституція, а именно 5-го фруктидора 3 года республики, пошла еще далье въ разграничении сферъ государства и церкви: объявивъ, что республика не оплачиваетъ ни одного культа, и запретивъ принуждать гражданъ къ взносамъ на содержаніе посл'єднихъ, она въ сущности провозгласила принципъ нолнаго отделенія церкви отъ государства, принципъ, который до того времени быль возвёщень только въ некоторыхъ штатахъ С. Америки <sup>2</sup>).

и b) Пруссія. Здёсь религіозная свобода получила довольно прочныя гарантіи въ Прусскомъ Земскомъ Прав'в 1794 г., провозгласившемъ въ вид'в принципа, что понятіе жителей государства о Бог'в и божественныхъ предметахъ, в'вра и внутреннее

богослужение не могуть быть предметомъ принудительныхъ законовъ. Исходя изъ этого принципа, законодатель предоставляеть вевмъ жителямъ государства "полную свободу въры и совъсти", т. е. свободный выборъ того или другаго культа, следовательно свободный переходъ изъ одного въ другой, а также право образованія религіозных в собраній и богослуженія, которое, однако, не должно подвергать опастности общественное спокойствіе и порядокъ 1). Законъ впервые вводить разделение религизныхъ обществъ на публично признанныя и терпимыя; первыя пользуются правомъ публичнаго отправленія богослуженія и зданія ихъ называются церквями, которымъ предоставляются всв преимущества публичныхъ зданій; вторыя же-пользуются лишь правомъ частнаго отправленія культа въ зданіяхъ, лишенныхъ колоколовъ, при чемъ всякія публичныя торжества внё этихъ зданій для нихъ воспрещены. Но какъ тв, такъ и другія должны представить удостовфреніе, что ихъ ученія не заключають ничего противнаго почтенію къ Богу, повиновенію законамъ, върности государству и правиламъ нравственности, послъ чего только они и могуть получить или публичное признание или только разрешеніе <sup>2</sup>). Въ общемъ Прусское Земское Право обезпечиваетъ свободу совъсти и культа въ болье широкомъ объемъ, чъмъ это когда либо существовало въ немецкихъ земляхъ и становится чвиъ то въ родв Magna charta свободы ввроисповъданія длянъмецкихъ націй 3).

Параллельно съ приведенными общими реформаціонными положеніями въ области религіозной свободы идуть благопріятныя реформы и въ уголовныхъ кадексахъ или законахъ въ соотвѣт-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Du-Crocq, Cours de droit administratif, Paris, 1877 r., 5 édition, tome I, 596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sagnier, Code criminel de la république française, Paris, an VII de la république, Gonstitution, § 354, стр. 45; см. также Miron, De la séparation du spirituel et du temporel, Paris, 1866 г., 155.

<sup>1)</sup> Allgemeines Landrecht für die Preussischen Staaten, Berlin 1832 r., 2 Theil, 11 Titel, §§ 1—9.

<sup>2)</sup> Allgemeines Landrecht, ibid, § 13-25.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bluntschli. Geschichte, 34. Впослѣдствіи, какъ увидимъ ниже, были установлены особымъ закономъ спеціальныя уголовныя мѣры съ цѣлію предупредить образованіе господствущаго или исключительнаго культа въ государствѣ. Sagnier, ibid, стр. 282—289.

ственныхъ отдёлахъ. Починъ въ этомъ отношеніи изъ европейскихъ государствъ принадлежитъ а) Англіи, законодательство которой, впрочемъ, въ этомъ вопросв запечатлено резкой непоследовательностью: прекращая религіозныя преследованія противъ одной части диссидентовъ, оно въ тоже время иногла усиливало строгость уголовной репрессіи противъ другой части последнихъ. Тотъ же самый Вильгельмъ, который въ 1689 г. даровалъ протестантскимъ диссидентамъ при готовности ихъ соблюсти извъстныя правила религіозную тернимость и изъяль ихъ отъ всёхъ наказаній, раньше объявленныхъ за неподчиненіе англиканской церкви 1), актомъ 11 и 12 гг. своего царствованія объявиль всякаго католика, который въ теченіе 6 мбсяцевъ по достижении 18 лътъ не отречется отъ заблуждений своей религіи, не дасть установленных присягь въ върности и въ признаніи церковнаго верховенства короля, а также заявленія противъ преосуществленія, неспособнымъ къ владенію недвижимымъ имуществомъ и къ пріобрътенію его по наслъдству или путемъ частныхъ сдёлокъ; послёднее переходило къ ближайшему родственнику католика протестанту, который пользовался имъ до тьхъ поръ, пока тотъ не отрекался отъ своихъ заблужденій 2). Кромъ того, актомъ тъхъ же годовъ Вильгельмъ воспретилъ всвые служителямь католической религіи отправленіе богослужебныхъ дъйствій или культа въ какихъ либо мъстахъ Англіи, кром' пом' пом' пословъ, подъ угрозой в в чнаго тюремнаго заключенія 3). Оба эти акта были отмінены упомянутыми статутомъ 1778 г., который уничтожиль, во первыхъ, ограниченія имущественной правоснособности католиковъ, при соблюдении. разумвется, ими указанныхъ выше условіи, а во вторыхъ тв наказанія, которыя преследовали священниковъ католической религін; эта отмина была подтверждена статутоми 1791 г., еще болье разширившимъ право католиковъ <sup>1</sup>), который, между прочимъ, гарантировалъ неприкосновенность дозволенныхъ религіозныхъ собраній послёднихъ опредёленіемъ штрафа въ 20 фунтовъ стерл. тому, который послгнулъ бы на эту неприкосновенность причиненіемъ безпорядка <sup>2</sup>).

Независимо отъ уголовныхъ законовъ, спеціально направленныхъ противъ католиковъ, Вильгельмъ III въ 9 и 10 гг. своего царствованія опубликоваль статуть, направленный противъ всёхъ вообще подданныхъ, которые бы позволили себё словесно или письменно отрицать истину христіанской религіи, божественный автирететъ св. Писанія или св. Троицу. Статутъ грозитъ виновнымъ въ первый разъ лишеніемъ права занимать какую либо публичную должность, а въ случав рецидива тюремнымъ заключеніемъ на три года, лишеніемъ права вчинать иски въ судахъ, быть опекуномъ, душеприкащикомъ, а также наслёдовать имущество и даже вообще пріобрётать земли 3). Всё эти наказанія назначаются статутомъ не безповоротно; онъ велитъ сложить ихъ съ виновнаго, если тотъ въ теченіи 4-хъ мёсяцевъ послё перваго осужденія публично отречется на судё отъ своихъ заблужденій 4).

Смягченіе уголовной репрессіи, проявившееся въ Англіи въ данный періодъ въ области ереси, распространилось и на нѣ-которыя другія преступленія противъ религіи. Сюда принадлежать: а) богохульство или, точнѣе, ненужная божба и клятва. Статуть 19 г. царствованія Георга II, отмѣнивъ предшествующія постановленія по этому предмету, назначилъ за данное дѣяніе штрафъ въ 1 шиллингъ въ случаѣ совершенія его простолюдинымъ,

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 272; Glasson, Histoire, V, 466.
2) Glasson, Histoire, V. 460; см. также Blackstone, Commentaires. V, 276, 281.

<sup>3)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 279; Glasson, Histoire, V, 461.

¹) Blackstone, Commentaires, V, 281, 282, прим. 1-e; Glasson, Histoire, V, 463. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V, 283. Протестантскимъ диссидентамъ эта гарантія неприкосновенности ихъ религіозныхъ собраній съ тою же уголовной санкціей была дарована еще Вильгельмомъ III въ первый годъ его царствованія. Blackstone, Commentaires, V, 274.

<sup>3)</sup> Blackstone, Commentaires, V, 258; Glasson, Histoire, V, 467.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Blackstone, ibid.

въ 2 шиллинга — при учиненіи его всякимъ лицомъ, стоящимъ однако ниже дворянскаго класса, и наконецъ, 5 шиллинговъ-при совершенін его лицомъ сего послёдняго класса; при нервомъ рецидивъ штрафъ удваивается, а при слъдующихъ, независимо отъ взысканія судебныхъ издержекъ, долженъ быть второе выше того, который быль опредёлень сначала; штрафъ предназначается въ пользу бъдныхъ прихода и при несостоятельности виновнаго замъняется десятодневнымъ заключениемъ въ исправительномъ домъ. Статутъ управомочиваетъ каждаго мироваго судью опредълить положенный штрафъ, если онъ лично услышить богохульственное злорвчіе, или же если въ томъ удостов ритъ хотя бы одинъ свидетель, не исключая и констабля, которому предоставляется право ареста всякаго, кто произнесеть подобное злорьчіе, съ облавнностью представленія его суду, при чемь законъ грозить судь в и констаблю штрафомъ за неисполнение ими своей обязанности, первому - въ размфрф 5 фунт. стеря., а второму въ размъръ – 40 шилл. 1) в) Волшебство и въдовство. Статутъ 9-го года царствованія того же Георга II, отмѣнивъ прежніе законы противъ волшебниковъ, повелёлъ, чтобы впредь никто не былъ преследуемъ за волшебство, заклинаніе духовъ и магію <sup>2</sup>). Сь изданіемъ этого статута наказуемость волшебства, впрочемъ, не исчезла совершенно; предсказываніе будущаго, а равно открытіе уворованныхъ вещей нутемъ практики тайныхъ искуствъ власть продолжала преслёдовать и наказывать тюрьной, а также выставкой у позорнаго столба, четыре раза возобновлявшейся 3). с) Профананія субботы. Законы, вышедшіе въ дапный періодъ въ области этого нарушенія, представляють колебаніе въ опреділеніи степени уголовной репрессіи въ сравненіи съ предъидущими; одни ее смяг-

чають, другіе усиливають. Вильгельмь III дозволиль въ воскресенье продажу некоторых сортовь рыбь (макрель) не только послъ, но и прежда божественной службы, а также ъзду и неревозъ на лодкауъ сорока судовщикамъ въ опредвленномъ пространств'в по р'вк'в Темз'в; Георгъ II разр'вшилъ сухопутный провозъ рыбы въ воскресенье съ тъмъ однако, чтобы телъги возвращались обратно порожними. Георгъ III, дозволивъ пекарячь продажу готоваго хлёба и зажариваніе нікоторыхь събстныхъ продуктовъ, имъ для этого присланныхъ, между 9 часами утра и часомъ по полудни, воспретилъ имъ всякую другую работу подъ угрозой штрафа въ 10 шили.; тотъ-же Георгъ III, съ цёлью искоренить недозволенный обычай, воспретиль открывать въ воскресенья помъщенія для публичныхъ увеселеній или дебатовъ по билетамъ или со взиманіемъ платы подъ угрозой штрафа въ 200 фун. съ хозяина, 100 съ президента или директора собранія, 50 съ кассира или распорядителя выдачей билетовъ, а также съ аффишера и типографшика 1).

За Англіей въ дълъ реформы уголовныхъ законовъ о преступленіяхъ противъ религіи непосредственно по времени слъдуютъ:

в) Австрія. Уложеніе Іосифа II 1787 г. "Allgemeines Gesetz über Verbrechen und derselben Bestrafung", излагая въ пятой главь "о преступленіяхь, которыя ведуть къ порчь нравовь" также и посягательства, направленныя противь религіи, предусматриваеть четыре рода последнихь: 1) публичное богохульство, которое, по тексту закона, можеть быть совершено какъ словомъ и письмомъ, такъ и дъйствіемъ; деяніе разсматривается, какъ актъ безумія, а потому и повелевается содержать виновнаго въ дом'в умалишенныхъ, пока онъ не исправится. 2) Умышленное прерваніе богослуженія господствующей или терпимой церкви или вообще всякій публичный акть неуваженія къ предметамъ, посвященнымъ богослуженію. Впновные въ такихъ

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 287, 288.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Blackstone, Commentaires, V. 291. Однако. парламентскій статуть Елизаветы для Ирландіп, грозящій смертною казнью за волшебство, приведеннымъ статутомъ Георга II не быль отм'внепъ. Blackstone. 1bid, прим. 2-е.

<sup>3)</sup> Blackstone, Commentairs, V, 291, 292.

<sup>1)</sup> Blackstone, Commentaires, V. 296, 297.

дъйствіяхъ угрожаются временнымъ тюремнымъ заключеніемъ, которое можетъ быть отягчено постомъ и наказаніемъ розгами, если поступокъ сопровождался большимъ соблазномъ <sup>1</sup>). З) Склоненіе христіанина, хотя бы и неудавшееся, убъжденіемъ или хитростью къ отпаденію отъ христіанскаго культа или же къ отрицанію всёхъ религій; виновному назначается выставка къ позорному столбу и затымъ временное тюремпое заключеніе <sup>2</sup>). 4) Распространеніе ереси или невърія среди общины, преданной господствующей религіи; виновный угрожается въчнымъ болье строгимъ тюремнымъ заключеніемъ, которое, по смыслу закона, распространяется и на акты покушенія, т. е. и на случай, когда пропаганда ереси не сопровождалась пріобрътеніемъ прозелитовъ <sup>3</sup>).

Такимъ образомъ, Австрійское уложеніе 1787 г. въ своихъ опредъленіяхъ въ области религіозныхъ нарушеній совершенно отступаеть отъ средневъковой теологической точки зрвнія; номѣщая послвднія въ рубрикъ преступленій, ведущихъ къ порчѣ нравовъ, оно тыть самымъ старый взлядъ на религіозныя нарушенія, какъ на непосредственныя или посредственныя оскорбленія Божества, замѣняетъ другимъ, въ основаніе котораго лежить чисто полицейское соображеніе—объ опасности подобныхъ дъяній для порядка и нравственности. Исходя изъ этого послъдняго взляда, оно вовсе не считаетъ богохуленіе само-по-себъ преступленіемъ; это, по миѣнію законодателя, есть актъ безумія, сумасбродства, противъ котораго слъдуетъ предпринимать такія же мѣры общественной безопасности, какія вообще практикуются противъ нарушающихъ порядокъ поступковъ сумасшед-

шихъ; точно также и лжеученія преслѣдуются законодателемъ не сами по себѣ, а какъдѣянія, способныя нарушить установившійся общественный строй. Само собою разумѣется, что подобная болзливо-полицейская точка зрѣнія, хотя и потрясала старую, неблагопріятную для религіозной свободы, но въ сущности не представляеть значительнаго шага впередъ въ этомъ отношенів, такъ-какъ не заключаетъ въ себѣ существенной гарантіи послѣдней 1).

с) Пруссія. Волье обезпечивающими религіозичю свободу представляются уголовныя опредёленія религіозных в нарушеній Прусскаго Земскаго Права. Послёднее въ главъ "объ оскорбленіяхъ религіозныхъ обществъ" излагаеть следующіе виды последнихъ: 1) Оскорбленіе словомъ или действіемъ дозволенныхъ религіозныхъ обществъ; виновный угрожается тюрьмой или цухтгаузомъ отъ 4 недъль до 6 мъсяцевъ 2). 2) Публичное прервание богослужения или оскорбленіе въ это время словами или действіями общины или служителей культа; наказаніе за такое действіе — заключеніе оть 3-хъ до 18 мёсяцевъ въ цухтгаузъ или въ крепость, если оно было направлено противъ признаннаго культа, и заключение отъ 6 недвль до 6 мъсяцевъ въ тюрьмъ или цухтгаузъ, если дъяніе было направлено противъ терпимаго культа 3). 3) Публичное грубое богохуленіе, причиняющее соблазит; наказаніе-тюрьма отъ 2-хъ до 6 мъсяцевъ, сопровождаемая наставленіемъ въ обязанностяхъ и тяжести совершеннаго преступленія; при репиливъ наказаніе удванвается, при чемъ присоединяется испрошеніе у представителей общины прощенія за причиненный соблазиъ 4). 4) Практика волшебства, о чемъ было уже сказано раньше 5). 5) Основаніе секты, отвергающей почитаніе Вога,

<sup>1)</sup> Allgemeines Gesetz, Wien, 1787 r., §§ 62, 63.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, §§ 64, 66.

<sup>3)</sup> Тамъ-же, §§ 65, 66. Другія дѣйствія, прежде причислявшіяся къ категоріи религіозныхъ нарушеній, изъ 5-й главы исключены; изъ нихъ—лжеприсята и святотатство заняли мѣсто въ особой рубрикѣ: «о преступленіяхъ, касающихся имущества и правъ». Allg. Gesetz, 1 Theil, 6 Kapite!, §§ 151, 160.

<sup>1)</sup> Bar, Handbuch des deutschen Strafrechts, B. I, 160.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Allgemeines Landrecht für die Preussischen Staaten, Berlin. 1817 r., 2 Theil. 20 Titel, Von den Verbrechen und deren Strafen, 6 Abschnitt, § 214.

<sup>3)</sup> Allgemeines Landrecht, §§ 215. 216.

<sup>4)</sup> Tamb se, §§ 217-219.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) См. стр. 161 этого сочиненія. прим. 1-е.

повиновение законамъ, върность государству или же принципы морали; виновный, хотя бы его предпріятіе остановилось на покушенін, т. е. не сопровождалось пріобратеніемъ прозелитовъ. но закону подлежить наставленію какъ моральными средствами--убъждениемъ и обучениемъ, такъ и физическими-посредствомъ твлеснаго наказанія въ публичномъ учрежденій, откуда онъ не должень быть вынущень раньше исправленія. Если же въ корнъ преступленія лежить обмань или личныя страсти, то нанаказаніе увеличивается: виновный, какъ мошенникъ, угрожается выставкой у позорнаго столба, заключеніемь въ крыпость или въ духтгаузъ отъ одного года до 3 лътъ и затъмъ-но освобожденім оттуда-изгнаніемъ изъ той страны или провинціи, гдъ онъ проповедываль свое ученіе; при редидиве наказаніе подобнаго обманщика увеличивается по пожизненнаго заключенія въ крвпость 1). 6) Возбужденіе проповъдями или другими публичными рачами ненависти или раздраженія среди дозволенныхъ религіозныхъ партій; наказаніе за такое діяпіе, хотя бы оно и не сопровождалось соблазномъ, независимо отъ лишенія должности виновнаго, - заключение въ тюрьму или кръпость отъ 4 недъль до 6 мъсяцевъ, смотря по степени вреда. 7) Возбужденіе нодъ влінніемъ религіозной ревности раздоровъ между супругами или родителями и дътьми разныхъ религій; виновный, послё предварительнаго судейскаго оставшагося безплоднымь увёщеванія, подвергается высыльт изъ міста совершенія проступка. <sup>2</sup>)

Разсматривая приведенныя постановленія Прусскаго Земскаго Права о религіозныхъ посягательствахъ, мы замёчаемъ, что изучаемый памятникъ въ основание наказуемости последнихъ кладеть два положенія, а именно идею оскорбленія отдёльныхъ религіозныхъ общинъ, какъ непосредственнаго, такъ и посредственнаго - чрезъ посягательство на предметы ихъ культа, а также идею опасности или вреда извъстныхъ противорелигіозныхъ двяній для общественнаго порядка. Для насъ особенно важно принятіе первой идеи, какъ раскрывающее следы вліянія гуманной философіи 18 в.; уже не одни только соображенія узкаго государственнаго интереса руководять законодателемь, какъ это было раньше; последній начинаеть брать во вишманіе и интересы отдельных лицъ или хотя бы корпорацій. Этимъ обстоятельствомъ, въроятно, объясняются следующія посомивиныя проимущества ноложеній по изучаемому вопросу Прусскаго Земскаго права сравнительно съ Абстрійскимъ Уложеніемъ 1787 г. а) Не всякое богохуленіе признается преступленіемъ, а лишь такое, которое, во первыхъ, совершено публично, а во вторыхъ, сопровождалось соблазномъ; Австрійское Уложеніе 1787 г. этого послъдняго условіл не требуеть, и хотя не объявляеть богохульство преступленіемъ, по не оставляеть виновнаго въ немъ на свободъ, опредъляя ему заключение въ домъ умалишенныхъ, кототорое при неопредъленности срока и при тогдашней организаціи названныхъ домовъ едва ли не было значительно строже наказанія, назначаемаго Прусскимъ Земскимъ Правомъ. в) Последнее запрещаеть распространение, хотя бы и среди общины, преданной господствующему культу, не всякаго еретическаго ученія, какъ это мы видимъ въ Австрійскомъ Уложеніи, а лишь такого, которое отвергаеть почитание Бога, повиловение законамъ, върность государству или принципы морали. с) Въ видахъ охраненія религіознаго мира Прусское Земское Право запрещаеть всимь вообще, значить и последователямь господствующаго культа, вообужили итонавнон агхруй функтурун или въ плудинних рублаго ненависти или раздраженія среди дозволенных религіозных партій; мало того оно воспрещаеть возбуждение по мотивамъ религи тъхъ же исклю-

<sup>1)</sup> Allg. Landrecht §§ 223-225.

<sup>2)</sup> Allg. Landrecht, § 228; см. также Berner. Die Strafgesetz gebung in Deutschland vom Jahre 1751 bis zur Gegenwart, 1867 г.. стр. 41; Bar, Handbuch, І. 163. прим. 672-е. Другія дѣянія, прежде относившіяся къ области религіозныхъ нарушеній, заняли мѣсто въ другихъ отдѣлахъ; такъ, между прочимъ. лжеприсяга—въ отдѣлѣ «О поврежденіи имущества преступнымъ своекорыстіемъ и обманомъ» (§ 1405), святотатство, а также оскверненіе труповъ и гробницъ—въ отдѣлѣ «О поврежденіи имущества всобще и о похищеніи вь особенностт» (§§ 1149—1156).

чающихъ миръ чувствъ и въ тъсномъ кружкъ семьи, слъдовательно старается обезпечить и семейный миръ. Эти два положенія, представляющія несомивнный шагъ впередъ въ дѣлѣ огражденія интересовъ личности, совершенно чужды Австрійскому Уложенію. d) Въ самой системъ наказаній замѣчается значительное смягченіе: пожизпенное лишеніе свободы, назначаемое въ Австрійскомъ Уложеніи за распространеніе ереси даже въ случав первой вины, въ Прусскомъ Земскомъ Правъ опредъляется только при рецидивъ; при первой же винъ въ видъ средствъ борьбы рекомендуется прежде всего моральное воздѣйствіе—убѣжденіе, которое только при его безуспѣшности должно быть замѣнено физическимъ.

d) Франція. Вопреки стремленіямъ духовенства, ясно обнаружившимся предъ революціей 1789 г., достигнуть въ интересахъ возвышанія религіи и общественной морали усиленія уголовной репрессіп за религіозныя нарушенія 1, уголовный кодексъ 25 сентября 1791 г., предъусматривая почти всё важнъйшія преступленія, о посягательствахъ противъ религіи совершенно умалчиваеть 2. Этотъ пробёлъ восполняеть законъ 7 вандеміера 4-го года республики "Объ отправленіи и внёшней полиціи культовъ", въ которомъ Національный Конвенть, приведя основныя положенія конституціи 5 фруктидора 3-го года республики, относящіяся къ культамъ 3), указываетъ въ введеніи на необходимость установленія уголовной санкція въ обезпеченіе этихъ положеній 4). Въ этомъ законъ рядомъ съ самыми либеральными

постановленіями, направленными къ гарантін религіозной свободы, встрвчаются и положенія противоноложнаго рода, вызванныя деспотическими стремленіями тогдашняго правительства. Вотъ въ сжатомъ очеркъ преступленія, которыя предъусматриваеть изучаемый законь: 1) Профанирование предчетовъ какого либо культа въ мъстахъ, назначенныхъ для его отправленія; оскорбленіе служителей послёдняго при исполненіи ими своихъ обязанностей, а также нарушение причинениемъ публичнаго безпорядка религіознычь церемоній какого либо культа; виновный угрожается штрафомъ отъ 50 до 500 франковъ и тюремнымъ заключеніемъ отъ одного мёсяца до 2 лётъ 1). 2) Принужденіе насиліемъ, оскорбленіями или угрозами кого бы то нибыло къ прославленію религіозныхъ праздниковъ, къ соблюденію того пли другаго дня отдыха или воспрепятствованіе ихъ прославлять или соблюдать: наказаніе-тоже самое, которое положено за первое правонарушеніе <sup>2</sup>). 3) Отправленіе обязанностей служителя какого либо культа безъ принесенія предварительной присяги предъ муниципальной администраціей въ признанім республики и въ подчинении ея закономъ; виновные угрожаются въ нервый разъ штрафомъ въ 500 франковъ и тюремнымъ заключеніемъ отъ 3 мѣсяцевъ до года, а при рецидикъ-10 лътнимъ строгимъ заключеніемъ 3). 4) Принужденіе угрозами или оскорбленіями кого либо участвовать въ издержкахъ культа или же подстрекательство къ точу; виновные, хотя бы принуждение и не удалось, угрожаются штрафомъ отъ 50 до 500 франковъ; при осложненін же дванія насиліемь наказаніе должно быть назначено по уголовному кодексу, а при недостаткъ опредъленій послъд-

¹) Albert Desjardins, Les cahiers des États—Generaux en 1789 et la legislation criminelle, Paris, 1883 r., 81—94

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sagnier, Code criminel de la républque française. 2 edition, Paris. an VII, ctp. 217—252.

<sup>3)</sup> Нами уже было указано содержаніе этих положеній, кром в сл'єдующаго: «Запрещается препятствовать кому бы то ни было испов'єдывать согласно законамь культь, который онь избраль». Acte constitutionnel, § 354: см. Sagnier, ibid. стр. 45, 283.

<sup>4)</sup> Sagnier, ibid, crp. 283, La loi sur l'exercice et la police exterieure des cultes.

<sup>1)</sup> Sagnier, ibid. 284, La loi sur l'exercice des cultes, § 2.

<sup>2)</sup> Sagnier, ibid, 285. La loi des cultes, § 3.

<sup>3)</sup> Тёже изъ служителей культа. которые послё дачи присяги отрекутся отъ нея или заявять протесть или ограниченія. подлежать вѣчному изгнанію изъ республики, а при возвращеніп изъ изгнанія—подвергаются вѣчному строгому заключенію. Sagnier, 1bid, 285, 286, La loi des cultes, §§ 5—8.

няго по этому новоду полагается тюрьма отъ 6 мѣсяцевъ до 2 лѣтъ и штрафъ отъ 100 до 500 франковъ 1). 5) Выставленіе особенныхъ знаковъ культа въ какихъ либо мѣстахъ, кромѣ назначенныхъ для отправленія послѣдняго или внутренней части приватныхъ домовъ; наказаніз—тюрьма отъ 100 до 500 франтовъ 2). 6) Совершеніе церемоній культа внѣ окружности зданій, дозволенныхъ для его отправленія, или частныхъ домовъ, если только кромѣ лицъ, тамъ живущихъ, собраніе по случаю церемоній культа въ послѣднихъ не превышаетъ 10 персонъ. Виновные въ нарушеніи этого положенія угрожаются штрафомъ отъ 100 до 500 фран. и тюрьмой отъ одного мѣсяца до 2 лѣтъ; въ случаѣ рецидива служители культа подлежатъ 10 лѣтнему строгому тюремному заключенію; приведенное наказаніе распространяется и на простые факты неисполненія формальностей, установленныхъ для испрошенія разрѣшенія о мѣстахъ отправленій

культа 1). 7) Публичное ношеніе одежды или украшеній, предназначенныхъ для религіозныхъ церемоній или вообще для служителей культа; наказаніе-тоже самое, которое назначено за предъидущее нарушение <sup>2</sup>). 8) Требование чиновниками, обязанными вести акты гражданскаго состоянія, удостовъренія отъ гражданъ въ исполнении ими религиозныхъ церемоний, всякое принисание со стороны органовъ власти юридическаго значенія удостовъреніямъ служителей культа въ отношеніи подобныхъ актовъ, а также одинъ фактъ представленія къмъ либо въ присутственныя м'єста подобнаго удостов'тренія; наказаніе тоже, которое назначено за два послъднія нарушенія 3). 9) Оглашеніе или распространение вит окружности зданія, предназначеннаго для отправленій культа, писемъ отъ имени органовъ культа, не находящихся въ республикъ или делегатовъ послъднихъ; наказаніе— тюрьма въ 6 місяцевъ, а при рецидивт въ 2 года 1). 10) Воззваніе въ рѣчахъ или письмахъ въ какихъ бы то ни было мъстахъ со стороны служителей культа къ нарушенію неприкосновенности новаго республиканского строя, къ измене, къ возстанію противъ установленных властей, къ совершенію убійствъ, къ оставленію знаменъ республики, къ срубкъ деревьевъ, посвященныхъ свободъ, а также къ снятію или надругательству надъ національными знаками; наказаніе-вічное строгое заключеніе, которое распространяется и на последнія два делнія 5). 11) На-

<sup>1)</sup> Sagnier, Code criminel, стр. 287, La loi de cultes, § 12. Это постановление преслъдуеть задачу обезпеченія тіхъ положеній конституціи 3 года республики, которыя запрещають обязательные взносы въ пользу культовъ или, какъ объясняютъ редакторы въ мотивахъ закона, направлено къ предупреждению образования исключительнаго или государственнаго культа разными практикуемыми средствами, въ числъ которыхъ обязательныя издержки вь пользу культа играють самую важную роль. Въ видахъ подобнаго предупрежденія законь устанавливаеть въ началь своихъ положеній о сихъ последнихъ два запрещенія, не соединяя впрочемъ ихъ съ непосредственной уголовной санкціей, а именно-а) гріобрътенія или найма общинами на колективное имя номъщеній для отправленій культа и в) назначенія пожизненнаго или вѣчнаго вклада въ пользу культа, равно и установленія какихъ либо таксъ на покрытіе издержекъ чоследняго или для оплаты помещеній служителей культа. Всё акты или договоры, составленные въ нарушение этихь запрешеній, законь (бъявляеть ничтожными и грезить чиповникамъ за утверждение подобныхъ актовъ тюрмою отъ одного до 6 мъсяцевъ и штрафомъ въ 500 фран. Sangier, ibid, 286, La loi des cultes, § 9-11.

<sup>2)</sup> Sagnier, Code criminel, 287, La loi des cultes, § 13-15.

<sup>1)</sup> Sagnier, Code criminel, 288, Lu loi des cultes, §§ 16-18.

<sup>2)</sup> Sagnier, ibid, crp. 288, § 19.

<sup>3)</sup> Sagnier, Code criminel. 288. §§ 20—21. Какъ приведеннюе положеніе. такъ и тѣ, которыя означены въ 5—7 пунктахъ, мотивированы редакторами закона тѣмъ же стремленіемъ предъупредить образованіе господствующаго или исключительнаго культа. Sagnier. ibid, 284, 286.

<sup>4)</sup> Sangier. Code criminel. 289. § 22.

<sup>5)</sup> Sagnier, ibid. стр. 289—290. Гораздо меньшее однако наказаніе, а именно штрафъ въ 1000 фран. и двухлѣтняя тюрьма. назначается за пропаганду несправедливости или преступности продажи

рушеніе со стороны органовъ одного культа или ихъ нослѣдователей права общаго пользованія зданіями, принадлежащими имъ совивстно съ нослѣдователями другаго культа; наказаніе—штрафъ въ 50 франковъ и тюрьма отъ 2 до 6 мѣсяцевъ 1). I 2) Созывъ служителями культа или кѣмъ бы то набыло посредствомъ звона въ колокола или другимъ подобнымъ образомъ публичныхъ собраній для отправленій культа; наказаніе за это правонарушеніе—по закону 22 жермипаля 4 года республики, предъусматривающему послѣднее—тюрьма отъ 3 до 6 мѣсяцевъ, а при рецидивѣ—годичная; если же въ собраніи послѣдуетъ еще отправленіе обрядовъ культа, то виновные органы послѣдняго подвергаются заключеніо въ тюрьмѣ на годъ, а при рецидивѣ депортаціи 2).

Изложенныя постановленія французскаго правительства первой республики о преступленіяхъ противъ религіи, если оставить въ сторонв тв изъ цихъ, которыя вызваны борьбою страстей и деспотическими стремленіями послідняго, представляють чрезвычайно важное принципіальное значеніе. Въ нихъ идея богохуленія, какъ оскорбленія Божества, совершенно устранена и на місто ея выдвинута идея нарушенія права свободнаго испов'яданія и отправленія всёхъ культовъ, при чемъ это послёдняя простирается до того, что запрещается не только частнымъ лицамъ, но и органамъ власти препятствовать или принуждать кого либо прославлять религіозные праздники или соблюдать дни отдыха, а также хотя бы исихически принуждать участвовать въ издержкахъ культа. Правда, религіозная свобода, провозглашенная въ столь широкихъ границахъ въ однихъ ноложеніяхъ закона, въ другихъ совершенно нарушается, и фактически это нарушение иногда переходило въ жестокое религіозное преследованіе некоторыхъ су-

или пріобр'єтенія національнаго имущества, копмъ прежде влад'єло духовенство или эмигранты Sagnier. ibid, 290. § 24.

ществующихъ культовъ <sup>1</sup>), но всё эти уклоненія или фактическія искаженія основнаго принципа не колеблють его высоты. Самая идея свободнаго исповёданія и отправленія культа въ предёлахъ ненарушимости общественнато порядка, возведенная на степень права человёческой личности, сохраняеть всю свою принципіальную важность не только для того, но и для послёдующаго времени: она легла въ основу законоположеній по данному вопросу уголовнаго кодекса Наполеона, законоположеній, несомнённо самыхъ свободныхъ по своему времени.

<sup>1)</sup> Sagnier, Code criminel. 290, § 250.

<sup>2)</sup> Sagnier, ibid, 293-300.

<sup>1)</sup> Geffcken, Staat und Kirche, 345-348: cm. также Miron, De la separation du spirituel et du temporel, Paris, 1866 r., 157.

### глава четвертая.

Преступленія противт религи вт дийствующемт прави.

I.

## вінажокоп вішао

Каковъ бы ни быль первоначальный источникъ возникновенія религіозной мысли въ людяхъ, сознаніе ли человъкомъ своей неспособности познать дъйствіе и происхожденіе могущественныхъ силь природы, чувство ли слабости и страха предъ грозными ихъ проявленіями и т. п. ¹), безспоренъ фактъ существованія у всѣхъ народовъ, на какихъ бы стадіяхъ культуры они не стояли, религіозныхъ върованій, въ своемъ внѣшнемъ проявленіи неизбѣжно переходящихъ въ культъ ²). Уже одного этого факта было бы достаточно для признанія права на свободу какъ первыхъ, такъ и втораго; но не трудно было, разумѣется, отыскать и чисто философскія основанія къ оправданію этого права. Послѣ изложенныхъ ученій великихъ писателей и философовъ, почти исчерпав-

шихъ эти основанія, мы позволимъ себъ сказать только нъсколько словъ. Религіозныя върованія, которыми человъкъ пытается объяснить или самостоятельно или на основаніи готовыхъ ученій положеніе своего я среди мірозданія и опред'ялить отношеніе къ себ'в подобнымъ, суть ничто иноо, какъ одна изъ формъ человъческой мысли вообще, подобно философскимъ ученіямъ или доктринамъ, и притомъ важнёйная, такъ-какъ они, во первыхъ, составляють достояніе массь, между тімь какь посліднія лишь отдільных личностей, и, во вторыхъ, служать основаниемъ морали этихъ массъ 1). ея догматической санкціей. Право на свободу религіозной мысли, такимъ образомъ, есть естественное посиъдствіе права на свободу человъческой мысли вообще. Изъ права же на свободу религіозной мысли само собою вытекаеть и право на разныя формы ся вижшняго выраженія, ибо последнее лежить въ природе человека. Но внешнее выраженіе религіозной мысли предполагаеть не одно только сообщеніе ея другимъ; у большинства людей оно переходить въ особое чувство, которое, подобно чувству вообще къ особенно чтимымъ существамъ. нуждоется въ матеріальныхъ актахъ своего выраженія, въ тъхъ или другихъ жестахъ или телодвиженіяхъ, ко-

<sup>1)</sup> Mohl, Politik, Monographien, Tubingen, 1862, 1 Band, 172—174; Portalis, La libérté de conscience. Paris, 1846. стр. 3, 4; по мнѣнію перваго. соединеніе людей въ религіозныя общества и вѣра ихъ въ опредѣленныя религіозныя ученія, выдаваемыя за положительную истину, суть продукть страха, вызваннаго пеизвѣстными высшими сплами, дѣйствіе которыхъ непреодолимо; по мнѣнію же втораго, насколько мы его понимаемъ, религіозная мысль есть продуктъ внутрепняго агента—совѣсти; внѣшнія же причины, въ томъ числѣ и страхъ. могли имѣть вліяніе лишь на возникновеніе культа.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тэйлоръ, Первобытная культура, переводъ съ англійскаго Коропчевскаго, 1872 г., ч. II, стр. 1—8; 404—406 и слѣд.; Mohl, Politik. 172—173.

<sup>1)</sup> Отдёльная самостоятельность, справедливо говорить Моль, въ области религіознаго міровоззрѣнія и связанной съ послѣднимъ дѣятельности конечно возможна, но только для сильныхъ учомъ и мыслью людей: для массы же во всё времена церкви и догмы суть прежде всего необходимость, а потомъ обязанность. Mohl, Politik, 173. Огромное большинство людей, говорить Geffcken, само но себъ безъ готовой религи никогда не достигнеть нравственной твердости характера: исторія неопровержимо показываеть ничтожность предпріятія религію для народа замінить философіей и абстрактной моралью; прим'връ отдельныхъ личностей, которыя съ религіозными върованіями покончили и ведуть себя правственно, ничего не доказываеть, ибо они всетаки. хотя безсознательно, стоять на почев культуры своего народа, пропитанной религіозными элементами. Geffcken, Staat und Kirche, 6, 7. Общество нуждается въ религіи. говорить Royer - Collard, потому что оно нуждается въ морали, а мораль получаеть положительную и догматическую санкцію только въ религін. M. de Barante, La vie politique de M. Rayer—Collard, ses discours et ses ecrits, Paris. 1863 r. T. 2, crp, 244; cm. Tak-

торыми человъкъ выражаеть свое почитание обоготворяемыхъ предметовъ. Отсюда истекаеть право человъка на вившия религіозныя дъйствія, совершаемыя какъ единолично, такъ и коллективно, совокупность которыхъ называется культомъ 1).

Вообще, право религіозной свободы слагается изъ слѣдующихъ трехъ кардинальныхъ правъ <sup>2</sup>):

же предисловіе Лабуле, стр. XI, XII, къ соч. Emile Jonveaux, Amerique actuelle, Paris, 1869 г; Тэйлоръ, Первобытная культура. ч. II, 403.

- 1) Для большей части людей, говорить Chassan, культь есть самая религіозная мысль; если религіозная мысль священна, то и культь который есть ея внѣшнее выраженіе долженъ быть также священенъ; если одна свободна, то и другой; если мысль религіозная имѣетъ право на протекцію правительства, то и культь имѣетъ тоже право, ибо онъ есть ничто иное, какъ матеріальное выраженіе религіознаго чувства. Chassan, Traité des delits et contraventions de la parole, Paris, 1846, т I, 289; см. также Nachet, De la liberte religieuse en France. Paris, 1846 г., 380; Portalis, La liberté de conscience. 4, 7, 9.
- 2) Jumepamypa. Bluntschli. Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntnissfreiheit; ero же, Über das Verhältniss des modernen Staates zur Religion; Geffcken, Staat und Kirche; Маасенъ, Девять главъ; Thomson, Kirche und Staat in den Vereinigten Staaten von America; Karl Gareis und Philipp Zorn, Staat und Kirche in der Schweiz, 1877 r; Fridrich Thudichum, Deutsches Kirchenrecht des neunzehnten Jahrhunderts, Leipzig, 1877 r.: Ed. Laboulay, La liberte religieuse, 4 edition, Paris, 1869 r.; Nachet, De la liberte religieuse en France: Vinet, La liberte des cultes, 2 édition, Paris, 1852; Du Crocq, Cours; A. Franck, Philosophie du droit ecclesiastique, Paris. 1864; Jules Simon, La liberte de conscience. Paris. 1872: Miron, De la separation du spirituel et du temporel; Storv. Droit public des États-Unis d'Amerique, traduit de l'anglais par Paul Odent, 1846 r., r. II; Baird, La religion aux États-Unis; Astie, Histoire des États-Unis; Chassan. Traite; Mohl, Politik; Portalis, La Liberte de consciense; Philipp Zorn, Die wichtigsten neueren Kirchenstaatsrechtlichen Gesetze Deutschlands, Oesterreich, der Schweiz und Italiens, 1867 г.; Снасовичъ. О преступленіяхъ противъ религіи. Протоколы угол. отдёленія С.-П. Юрид. Общ. за 1881 г., т. ІІІ, стр. 9—19.

1) Право свободы совъсти или свободы выражать свои убъжденія въ области религіи частно или публично, а следовательно и въ формъ пропаганды или прозелитизма. Право это простирается далеко за предълы одной свободы въры или свободы внутренняго убъжденія человька; эта свобода обезпечена самой человъческой природой; какъ достояние внутренней жизни человъка, развивающейся въ недосягаемыхъ глубинахъ его духа, религіозное убъяденіе субъекта, пока оно не проявляется во внъшнихъ актахъ, не доступно ни для какого непосредственнаго воздъйствія или принужденія, а потому, строго говоря, и не нуждается въ правовой защить 1). Право свободы совъсти, такимъ образомъ, имъетъ своимъ предметомъ лишь вившніе акты выраженія человькомъ своихъ религіозныхъ убъжденій, въ формь ли слова, письма, печати или изображеній; оно предполагаеть не только свободу сообщенія челов вкомъ себ в подобнымъ частнымъ или публичнымъ образомъ тъхъ религіозныхъ убъжденій, которыя онъ исповъдуеть, но и свободу изслъдованія, критики, отрицанія мивній, съ нимъ несогласныхъ, дебатовъ по поводу последнихъ, равно какъ и выраженія мивній, враждебныхъ религін. Свобода совъсти для защитниковъ послъдней ео ipso предполагаетъ свободу совъсти и для ел противниковъ: принципъ свободы совъсти одинаково нарушается не только тогда, когда кого либо принуждають исповёдывать опредёленную религію, но и тогда, когда его принуждають исповъдывать какую либо изъ нихъ; свободный мыслитель, будь это деистъ или атенстъ, имъетъ такое же право изследованія и критики въ области откровенныхъ религій, какъ и послёдователи таковыхъ-въ области ученій или системъ, или совершенно отвергающихъ всякую религію, или создающихъ на мъстъ откровенной религи чисто умозрительную или такъ называемую естественную. Лучшее средство борьбы съ заблужденіями последнихъ — не запрещеніе имъ высказывать свои

<sup>1)</sup> Bluntschli, Geschichte des Rechts der religiosen Bekenntnissfreiheit, стр. 5—6; Кистяковскій, Учебникъ. 537—538.

убъжденія, а свобода изслёдованія и критики, которая скорёю всего способна раскрыть истину 1).

Но само собою разумъется, что свобода выраженія мивній въ области религіи не можеть простираться до права публичнаго поношенія существующихъ культовъ, до проповёди противунравственныхъ принциповъ, темъ более до вызова, подстрекательства къ совершенію преступныхъ діяній. Всй такого рода дійствія, какъ угрожающія общественному порядку, выходять за пред'ялы права свободы совъсти и могуть быть запрещены. На этомъ основании не можеть претендовать на свободу скрывающая въ себв вызовъ или подстрекательство къ дъйствію пропаганда мивній о необходимости принесенія человіческих жертвь, полигамін, инквизицін, сожженія женъ на могилахъ мужей, оскопленія другихъ, возстановленія рабства и т. п., какую бы религіозную окраску эти мижнія не носили; темъ болье, разумьется, подлежить запрещенію пропаганда, заключающая въ себъ воззваніе или подстрекательство къ совершению по мотивамъ религи общихъ преступлений, таковыхъ какъ убійство, кражи, поджогь и т. п. 2).

Изъ права свободнаго выраженія религіозныхъ мивній публич-

но само собою вытекаеть право пропаганды послёднихь или прозелитизма; тоть, кто пользуется правомъ сообщать свои религіозныя мнёнія другимъ, ео ірзо пользуется и правомъ убёждать послёднихъ въ истинё своихъ положеній; но его убёжденіе не должно выходить за предёлы свободной передачи своихъ мнёній другимъ; поэтому всякое насиліе въ этомъ дёлё, физическое или моральное, выходитъ изъ права свободы совёсти и можетъ быть запрещено 1).

- 2) Право свободнаго богослуженія, т. е. свободнаго отправленія культа по обрядамъ или церемоніямъ послідняго, освященнымъ религіозными вірованіями послідователей этого культа. Область этого права, какъ и права религіозной свободы вообще, не должна, разумітся, выходить за преділы ненарушимости общественнаго порядка или спокойствія. Поэтому государство компетентно, во первыхъ, преслідовать проявленія въ культі такихъ актовъ, которые или преступны или безнравственны, и, во вторыхъ, подчинить положеніе культовъ и ихъ взаимное отношеніе такимъ правиламъ, которыя, гарантируя ихъ права, въ тоже время обезпечили бы ненарушимость общественнаго порядка и спокойствія 2).
- 3) Право свободнаго образованія и самоуправленія религіозныхъ обществъ, т. е. свобода возникновенія послъднихъ безъ предварительнаго разръшенія государства, а также самостоятельность въ установленіи религіозныхъ догмъ, культа, іерархіи и дисциплины. Установленіе границъ этого права, представляющее большія затрудненія, не входитъ въ нашу задачу; для нашей цъли достаточно повторить, что послъднее, какъ и все вообще право религіозной свободы, не можетъ простираться за предълы ненарушимости общественнаго порядка и принциповъ морали 3).

<sup>1)</sup> Свобода не исповъдывать никакой религіи, говорить Маасень, вытекаеть, какъ простой логическій выводь изъ отрицанія всякаго принужденія въ дѣлахъ въры; вторженіе въ свободу совъсти въ сущности будеть одинаково, принуждается ли кто исповъдывать ту или другую опредѣленную религію. Маасенъ Девять главъ. стр. 14. Для пользовачія правомъ пзслъдованія, критики и отрицапія нѣтъ необходимости, говоритъ Шассанъ, принадлежать къ опредѣленному культу: тотъ, кто не принадлежить ни къ одному изъ нихъ. долженъ пользоваться равными правами съ другими гражданами. М. Chassan, Traité, т. I, 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Маасень, Девять главь, 13—14; Vinet, La liberté des cultes, 245; Miron, De la separation, 24—27, 42—44; Baird, La religion, 328—329; Chassan. Traité, 303—304: Mohl, Politik, 192, 210—211, 286—287; Portalis, La liberté, 32, 474, 475, 498—499; Thomson. Kirche und Staat, 8, 9; Кистяковскій, Учебникь, § 143; Таганцевь, Курсь русскаго уголовнаго права, § 111.

<sup>1)</sup> Portalis, La liberté, 495, 496; Mohl, Politik, 192, 288, 292.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Portalis, La liberté, 505—508: Mohl, Politik, 210—211; 216—219: Nachet, De la liberté religeuse, 384; Du Crocq, Cours. I. 596—597; Спасовичь, О преступленіяхъ противъ вѣры. стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Трудно рѣшить à priori, какъ далеко должна простираться самостоятельность церквей: цѣлесообразнѣе ли полное огдѣленіе ихъ

Какъ всякое право, такъ и право религіозной свободы, дабы пользоваться реальной силой, нуждается въ охранъ его государствомъ, которая можетъ простираться до уголовныхъ мъръ воздъйствія въ тъхъ случаяхъ, когда предметь нарушенія—религіозныя интересы, представляющіе существенно важныя условія бытія общества и его развитія. И действительно, мы видимъ, что всегда, какъ прежде, такъ и теперь, охрана государствомъ религіи выходила за предълы полицейскихъ мъръ предупрежденія, обнимая и уголовныя—наказанія. При этомъ однако взглядъ на самый предметь послёднихь, на объекть преступленія, въ разныя времена радикально измёнялся. Въ средніе вёка, согласно антропоморфическимъ представленіямъ, объектомъ преступленій противъ религіи, какъ мы вид'вли, считалось само Вожество со вс'ємъ сонмомъ ниже его стоящихъ духовныхъ существъ, а также религіозныя върованія, обряды и предметы, входившіе въ содержаніе культа последняго 1).

Къ конду 18-го въка эта теорія смънлется другой, которая исходить не изъ иден отношенія дъянія къ Божеству, а изъ мысли объ отношеніи таковаго къ третьимъ лицамъ, изъ соображенія о вліяніи поступка на религіозных чувства сихъ послъдпихъ. Согласно съ симъ объектомъ религіозныхъ преступленій признается уже не Божество само по себъ и связанные съ нимъ предметы культа, а церковныя общества, оскорбляемыя въ ихъ религіозныхъ чувствахъ путемъ поношенія предметовъ почитанія 1). Эта теорія, впервые высказанная Штюбелемъ въ 1791 году 2) и занесенная, какъ мы видъли, на страницы Прусскаго Земскаго Права, была повторена Грольманомъ и раз-

Вапа XXVII, 327, 328; Liszt, Lehrbuch des deutschen Strafrechts, 1884 г., 519; Wächter, Lehrbuch, II, 539; см. у него имена нѣмецкихъ юристовъ, защищавшихъ этотъ взглядъ, между прочимъ изъ старыхъ—Сагрхоw, Koch, Gaertner. Boehmer, а изъ новыхъ—Salchow, Dabelow, къ которымъ слъдуетъ прибавить также Henke, Handbuch des Criminalrechts, 1830. III, 646, 647, Jarcke, Handbuch. 1828 г., II, 40, 41. Нъмецкіе криминалисты, защищавшіе этотъ взглядъ, представляютъ между собою отличіе въ томъ отношеніи, что одни изъ нихъ разсматривали преступленія противъ религіи, какъ сгітен тарезставляють между собою отличіе въ томъ отношеніи, что одни изъ нихъ разсматривали преступленія противъ религіи, какъ сгітен тарезставляють между противъ Божества, при чемъ конструкція сихъ послъдвихъ преступленій переносилась на первыя. Wächter, ibid; Бернеръ, Учебникъ, Особ. часть, 357, 358; Liszt, Lehrbuch, 519.

оть государства, низведеніе церквей па степень частныхъ корпорацій по сѣверо-американскому типу, или же сохраненіе того положенія вещей, какое замѣчается въ государствахъ Европы, гдѣ система покровительства однихъ церквей предъ другими выражается въ почти повсемѣстномъ, не псключая и свободныхъ кантоновъ Швейцаріи, существованіи «признанныхъ церквей» въ отличіе отъ «непризнанныхъ»; особенныя историческія и бытовыя условія жизни отдѣльныхъ государствъ, вѣроятно, всегда будутъ играть весьма важную, если не конечную роль, при разрѣшеніи этого вопроса. Моhl, Politik, 175, 180, 191, 210, 211, 214; Nachet, De la liberte religeuse, 383—385; Vinet, La liberte des cultes, 203, 206, 209; Bluntschli, Uber das Verhältniss des modernen Staates zùr Religion, 148, 149, 162, 163; Маасенъ, О свободѣ совѣсти, 1—16; Thudichum, Deutsches Kirchenrecht, 127; Miron, De la séparation, 15—22.

<sup>1)</sup> См. также Кистяковскій, Учебникъ, § 143; Таганцевъ, О религіозныхъ преступленіяхъ, Протоколы С.-П. Юридическаго Общества, 1881 г., т. III, стр. 22—24; Wahlberg, Vergehen, welche sich auf die Religion beziehen, Holtzendorff's Handbuch des deutschen Strafrechts, 1874 г., III, 264, 265; Meves, Das Reichstrafgezetzbuch in seinem Verhältniss zur Religion, Der Gerichtsaal,

<sup>1)</sup> Meves, ibid, 328, 329; Таганцевъ, ibid, 20, 24, 25; Wahlberg, ibid, 264.

<sup>2)</sup> Попося и уничижая Божество какого либо лица, говоритъ Штюбель, оскорбляють сіе послёднее, ибо для того, кто приписываеть въ силу самаго искренняго убъжденія высокую цёну извёстному предмету, есть большое оскорбленіе, если другіе этоть предметь уничижають, порицають, хулять и выставляють на посмёшище. Богохуленіе поэтому есть оскорбленіе, наносимое кому либо по поводу божественнаго культа и богохулитель есть тоть, кто злословіями, направленными на Божество, почитаемое другими, наносить обиду симь самимь. Wächter, Lehrbuch, II, 540; см. также Берперь, ibid, 358, прим. 3.

вита Фейербахомъ. Богохуленіе, говорить Грольманъ, есть оскорбленіе послідователей опреділенной религіозной візры путемъ выраженія презрінія или уничиженія предметовъ ихъ поклоненія и религіознаго почитанія 1). Церковь, говорить Фейербахъ, какъ моральное лицо, имбетъ право на честь; кто унижаетъ ея цізль, унижаетъ церковное общество; кто поноситъ предметы религіознаго почитанія, которые лежатъ въ основаніи единства церковнаго общества, тотъ поноситъ сіе самов. Богохульство поэтому есть обида, наносимая церковному обществу внішнимъ презрініемъ, положительно высказаннымъ къ предметамъ его почитанія 1).

Въ 19-мъ въкъ пріобрътаеть господство третья теорія, которая на мъсто идеи нарушенія правъ третьихъ лицъ ставить идею нарушенія правъ всего общества и такимъ образомъ преступленія противъ религіи изъ частныхъ возводитъ на степень общественныхъ. Согласно этой теоріи, посягательства противъ религіи заключаютъ въ себъ нападеніе не только на право религіозныхъ обществъ, оскобляемыхъ въ ихъ религіозныхъ чувствахъ, но и на общія религіозным основанія государственнаго порядка:

объектомъ преступленія поэтому являются не одни только права отдёльныхъ лицъ или церовныхъ общинъ на редигіозную свобо ду, но и сама религія, какъ жизненное условіе существованія общества. Отсюда къ преступленіямъ протпвъ религіи могутъ быть отнесены и такія дёлнія, которыя, не содержа въ себѣ ника-кого нарушенія правъ третьихъ лицъ, представляютъ открытое нападеніе на общія необходимыя религіозных основанія государственнаго порядка. Эта теорія противорелигіозныхъ посягательствъ, какъ общественныхъ преступленій, нашедшая себѣ впервые выраженіе въ Австрійскомъ уложеніи 1787 г. 1) и затѣмъ въ ученіяхъ Титтмана, Россгирта, Мартина, Вехтера 2), была развита

¹) Grolman, Grundsätze. § 308; см. также Wächter, Lehrbuch, II. 540; Таганцевъ, ibid, 25.

<sup>2)</sup> Причисляя богохульство къ обидамъ, авторъ признаетъ его квалифицированиы видомъ послъднихъ. Feuerbach, Lehrbuch, § 303; Wächter, ibid, 540; Таганцевъ, ibid, 25. Прежде установленія своего взгляда Фейербахъ разрушаетъ старую теологическую теорію въ слъдующихъ немногихъ, но мъткихъ выраженіяхъ: «невозможно, говоритъ онъ, чтобы Божество было оскорблено, немыслимо, чтобы оно мстило человъку за оскорбленія; нельпо, чтобы его можно было удовлетворить наказаніемъ его оскорбителей». Feuerbach, ibid, § 303. Морштадтъ, комментаторъ Фейербаха, такимъ образомъ объясняетъ эти положенія послъдняго: «невозможно. потому-что Божество недосягаемо для преступника, немыслимо потому, что всеблагому существу пришлось бы приписать потребность мести; нельпо потому. что нельзя говорить объ удовлетвореніи того, кто неуязвимъ и не нуждается въ человъческихъ страданіяхъ». Таганцевъ, ibid, 25; пользуемся чужой цитатой за неимѣніемъ подъ руками подлинника.

<sup>1)</sup> Последнее, какъ мы видели, при установлении противорелигіозныхъ посягательствъ исходитъ не изъ теологическаго соображенія объ оскорбленіи Божества, а изъ полицейскаго—опасности подобпыхъ дёяній для общественнаго порядка и нравственности.

<sup>2)</sup> Уваженіе къ религіи и гражданская върность (Bürgertreue), говорить Титтманъ, перазрывно другъ съ другомъ связаны. Кто не имбеть первой, оть того пельзя ожидать и второй, и кто действіями открыто показываеть, что онь не имбеть религи, тоть вмбств съ тъмъ заявляетъ себя, какъ человъкъ, на исполнение которымъ его гражданскихъ обязапностей нельзя полагаться. Tittmann, Handbuch der Strafrechtswissenschaft, 2-е изд. (первое 1806 г.), 1823 г., т. II, § 596; ср. § 597; см. также Wächter, Lehrbuch, II, § 231, стр. 541. Въ вопросѣ богохуленія, говоритъ Rosshirt, слѣдуетъ выходить изъ той точки зрвнія, что противорелигіознымъ дерзкимъ поведеніемъ (durch die irreligiose Frechheit) не только причиняется общій соблазиъ, но также потрясается основаніе нравственности, а съ нею и государственный порядокъ. Lehrbuch, стр. 204; ср. Wächter, ibid. Многія политическія основанія, говорить Мартинъ, а именно соображение публичнаго соблазна и обнаруженной безправственности преступника заставляють наказывать надругательство надъ религіей, терпимой въ государствъ. Поэтому богохуленіе слъдовало бы запрещать и карать изъ полицейскихъ основаній, а не какъ правонарушеніе, и причислять къ полицейскимъ преступленіямъ. Wächter. Lehrbuch, II, 541, 542. Вехтеръ, приводя цитаты Росстирта и Мартина, присоединяется къ ихъ мивніямъ. Lehrbuch, II, 541; см. также Villnow, ibid, 510.

Миттериайеромъ <sup>1</sup>) Генномъ <sup>2</sup>) и особенно Вальбергомъ <sup>2</sup>) съ тою, однако, существенною между ними разницею, что Вальбергъ, вопреки Миттермайеру и Генцу, наличность соблазна исключаетъ изъ числа необходимыхъ элементовъ состава преступленія.

Разбирая изложенныя теоріи, не трудно видёть, что первыя двѣ не выдерживають критики. Средневѣковая теологическая теорія, какъ построенная на антропоморфическихъ представленіяхъ, неминуемо должна была пасть съ тѣхъ поръ, какъ человѣческій умъ возвысился надъ сими послѣдними; теперь не подлежить сомнѣнію, что лично противъ Божества не можетъ быть совершено преступленіе; его бытіе находится внѣ сферы человѣ-

ческаго общежитія, а право действуеть лишь въ пределахъ сей послёдней; слёд., Божество стоить виё сферы правовыхъ отношеній и, какъ чистая абстрактная идея, живущая въ недоступныхъ глубинахъ человъческого духа, недосягаемо для нападенія и не нуждается въ защить земнаго правосудія 1). Теорія въка просвъщенія при всемъ своемъ историческомъ значеніи, какъ реакціи противъ теологической школы, отвергавшей религіозную свободу, заключаеть въ себъ ту существенную ошибку, что она въ религіозных преступленіях усматриваеть только нарушеніе субъективнаго права и такимъ образомъ совершенно упускаетъ изъ виду общественное значение религи 2). Послёдняя представляется однимъ изъ жизненныхъ условій существованія общества и его развитія и, какъ таковая, можеть быть охраняема государствомъ, независимо отъ субъективныхъ правъ. Правда, въ религіозныхъ посягательствахъ большею частію заключается и нарушеніе сихъ последнихъ, но подобное частое совпадение не даетъ основания къ ограниченію объекта религіозныхъ преступленій исключительно субъективными правами. Кромв того, взглядъ на изучаемыя посягательства, какъ на оскорбление религизяныхъ обществъ, несостоятеленъ и по другимъ соображеніямъ: а) оскорбленіе, обида предполагаеть animus injurandi, но послёдній не вседа присушъ даннымъ дъяніемъ, напримъръ если причина богохуленіяфанатизмъ; затъмъ обида преслъдуется и наказывается обыкновенно

<sup>1)</sup> Основаніе наказуемости богохуленія, говорить Миттермайерь, или върпъе поношенія религіи заключается въ томъ, что государство въ высшей степени заинтересовано въ защитъ религіознаго чувства, что нападеніе на религію. соединенное съ поношеніемъ священнъйшихъ предметовъ религіознаго почитанія, столько же оскорбляеть народное воззръніе и религіозное чувство отдъльнаго лица, сколько равнодушіе законодательства къ подобнымъ дъяніямъ мо жетъ потрясти уваженіе къ религіп: для каждаго законодательства есть основаніе принимать въ соображеніе важнъйшее значеніе религіи для гражданскаго общества и наказывать соединенное съ соблазномь поношеніе священныхъ предметовъ религіознаго почитанія. Feuerbach, Lehrbuch, § 303, прим. 1-е издателя.

<sup>2)</sup> Въ богохуленіи, говорить Генпъ, нѣтъ никакого нарушенія права, ни противъ Божества, ни противъ противъ неркви, но оно, разумѣется, заслуживаетъ наказанія, какъ безправственное, противорелигіозное дѣяніе, нбо нравственность и религія образуютъ настояіція основы государственно-гражданскаго союза; и поэтому защита авторитета и уваженія религіи противъ нападеній, вызывающихъ соблазнъ, составляетъ одинъ изъ священиѣйшихъ интересовъ государства. Нерр, Ueber den Einfluss des Gisichtspunkts auf die Beurtheilung verbrecherischer Handlungen, Neues Arihiv des Criminalrechts, 1833 г., Band XIV, 342.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 264—266; ero жe, Die Religions—Verbrechen in den deutschen Strafgesetzbüchern, Gesammelte kleinere Schriften und Brüchstücke, 1875 r.. Wien, I Band. 104, 105, 110, 111.

<sup>1)</sup> Спасовичь, Учебникь уголовнаго права, 1863 г. 94—95; Таганцевь, Курсь, § 111; Кистяковскій, Учебникь. § 143.

<sup>2)</sup> Liszt, Lehrbuch, 520; Hugo Meyer, Lehrbuch, 650. Этотъ взглядъ былъ отраженіемъ общаго воззрѣнія времени. въ силу котораго задача права вообще и уголовнаго въ частности ограничивалась охраненіемъ интересовъ или отдѣльнаго лица или непосредственно государства, а потому всѣ посягательства. которыя не были направлены противъ лица или прямо противъ государства, слѣдовательно всѣ нарушенія чисто общественныхъ интересовъ или совершенно исключались изъ категоріи паказуемыхъ или низводились на степень полицейскихъ проступковъ. Нидо Меуег, Lehrbuch, 50, 422, прим. 9: Liszt, Lehrbuch. 49.

но частной жалобъ, между тъмъ какъ религіозныя нарушенія-ех officio, обида допускаеть гражданское взыскание и погашение преступленія по принципу взаимности, что посягательства, о которыхъ идетъ ръчь, совершенно исключаютъ 1). b) Почитание Вога мыслимо и вит принадлежности къ опредтленному церковному обществу; отдельныя лица могуть быть исполнены къ Верховному Существу глубокаго благоговенія и въ тоже самое время не раздёлять тёхъ внёшнихъ выраженій послёдняго, которыя образують культь; поношение Вога въ присутствии подобныхъ лицъ создаетъ такой же полный составъ богохуленія, какъ и поношение его въ присутствии лицъ, принадлежащихъ къ опредъленному культу; существо богохуленія, такимъ образомъ, не требуетъ необходимо принадлежности оскорбляемаго лица къ опредвленному церковному обществу 2). с) Равнымъ образомъ, это условіе не входить обязательно и въ составъ преступленій противъ культа мертвыхъ, ибо не всякій мертвый-членъ какого либо опредъленнаго церковнаго общества 3).

Остается третья теорія, которая въ томъ видѣ, какъ она изложена Вальбергомъ, намъ представляется наиболѣе цѣлесообразной, какъ такая, которая, во первыхъ, даетъ прочное обоснованіе религіознымъ преступленіемъ, а во вторыхъ, указываетъ ихъ надлежащій кругъ. Эта теорія исходитъ изъ совершенно

върной точки зрънія, что задача государства простирается за предълы охраны интересовъ, входящихъ въ содержание правъ или частныхъ лицъ или непосредственно государства; последнее вправъ охранять и такіе интересы, которые, не входя въ содержаніе чыхъ либо правъ, образують въ тоже время существенно-необходимое условіе его жизненности, его развитія. Запрещая публичныя непотребныя дъйствія или распространеніе непотребных сочиненій, рисунковъ или изображеній, государство, очевидно, исходить не изъ соображеній неприкосновенности чьихъ либо правъ, а изъ соображенія значенія морали, какъ одной изъ основъ общественнаго строя. Такимъ образомъ, объектомъ преступленія можетъ быть не только неприкосновенность правъ, принадлежащихъ или частнымъ лицамъ или непосредственно государству, но и общія основанія соціальнаго порядка, потрясаемыя грубыми нарушеніями нравственности или религіозности 1). При этомъ, разумъется, элементъ соблазна не можетъ быть признанъ существеннымъ, ибо, во первыхъ, возможно возникновение последняго независимо отъ воли лица, такъ-что названный элементь явился бы въ такомъ случав какъ чисто объективный признакъ преступленія, вміняемый субъекту внъ связи его съ волей послъднаго, и во вторыхъ, возможно также, какъ увидимъ ниже, потрясение оснований общественнаго строя названными нарушеніями и независимо отъ дъйствительнаго причиненія соблазна 2).

<sup>1)</sup> На эту неправильность оспариваемаго ученія указаль еще Титтмань; взлядь на религіозныя преступленія, говорить опь, какъ на оскорбленія церковныхь обществь, совершенно ошибочень ибо вы нихь подобное оскорбленіе является или какъ ненамѣренное послѣдствіе или какъ такое, которое, хотя входило въ волю лица, но представляеть маловажную сторопу дѣянія. Tittmann, Lehrbuch, II, § 597; ср. § 596; также Oersted, Ueber die Grundregeln der Strafgesetzgebung, 1818 г., стр. 212, примѣч.; Wächter, Lehrbuch, II, 541; Hepp, Neues Archiv, XIV, 340, 341; Mittermaier, Feurbach's Lehrbuch, 489, note I; Таганцевъ, ibid, 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Villnow, Vergehen. welche sich auf die Religion beziehen, Der Gerichtsaal, Band XXXI, 1879 r., 509, 510.

<sup>3)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 510.

<sup>1)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 264, 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Berner. Lehrbuch des deutschen Strafrechts, 1882 г., 403; Hugo Meyer, Lehrbuch, 655. Изложенной теоріп. кромѣ Вальберга. изъ новѣйшихъ кримпиалистовъ слѣдуютъ также Гуго Мейеръ. Бернеръ, Шютце, Гельшиеръ и др. Hugo Meyer. Lehrbuch, 649; Berner, Lehrbuch, 115; Schütze. Lehrbuch des deutschen Strafrechts, 1871 г., 344; Hälschner, Das gemeine deutsche Strafrecht, 1881 г., 1-й Band, 451; ср. Таганцевъ, Курсъ, § 111; его же. О религіозныхъ преступленіяхъ, тамъ-же, 26; Кистяковскій, Учебникъ, § 143. Совершепно невѣрна теорія религіозныхъ преступленій, какъ

II.

# Преступленія противт религи въ частности.

Переходя къ изученію противорелигіозных посягательствъ, нормируемыхъ въ законахъ важнёйшихъ государствъ Запада, мы, разумбется, не станемъ налагать законы каждаго изъ такихъ государствъ въ отдёльности; подобное изложеніе, независимо отъ внесенія непужнаго балласта по пеизбъжности повтореній, было бы нецёлесообразно и потому, что не представляло бы существеннаго теоретическаго интереса по недостатку едипства въ данныхъ законахъ. Мы предпочитаемъ въ основаніе догматическаго изученія преступленій противъ религіи въ частности положить постановленія Общегерманскаго уложенія 1871 г., какъ такія, которыя, во первыхъ, ближе стоять къ защищаемой нами теоріи, и во вторыхъ, научно наиболёе разработаны; постановленіями другихъ кодексовъ мы воспользуемся, гдё будетъ кстати, для сравненія и оцёнки положеній Общегерманскаго кодекса.

Противорелигіозныя посягательства, предъусматриваемыя посябднимъ кодексомъ, могуть быть сведены къ слёдующимъ видамъ.

I. Богохуленіе, т. е. публичное поношеніе Бога, соединенное съ соблазномъ 1). Основаніе наказуемости богохуленія по Общегерманскому кодексу заключается конечно не въ антропоморфическихъ представленіяхъ о возможности оскорбленія Божества, а въ томъ, что публичнымъ богохуленіемъ нарушается необходимое религіозное основаніе государственнаго порядка <sup>1</sup>). Въра въ

(Steinbach, Das Ungarische Strafgesetzbuch ueber Verbrechen und Vergehen. 1879 г., § 190) и проэктомъ Австрійскаго (Schwarze, Bemerkungen zu dem Entwurfe des Strafgesetzbuchs für das K. Oesterreich, Wien, 1875 г., 74): оно сохраняется также въ Англійскомъ правѣ (Harris, Principles of the criminal law, London, 1877 г., 71). Остальные же кодексы—Французскій 1810 г. (Dalloz, Code penal, première livraison, 1881 г.), Бельгійскій 1867 г. (Beltiens, Les Codes Belges Annotés, Bruxelles, 1883 г.) и Нидерландскій 1881 г. (переводъ Лицкаго, С.-П-ргъ, 1882) о немъ умалчивають; впрочемъ, умолчаніе Французскаго кодекса, кажется, восполняется закономъ 25 чарта 1822 г., объемлющемъ, по толкованію французскихъ комментаторовъ, и случан публичнаго оскорбленія религіи вообще, подвергающаго ее осмѣянію. Blanche, Êtudes pratiques sur le code penal, т. IV, 318; Dalloz, Code pénal, стр. 361, примѣч. 25; см. также Miron, De la separation, 34.

1) Въ мотивахъ изучаемаго положенія, правда, высказывается другое оспованіе, а именно то, что «всякое богохуленіе заключаеть въ себъ оскорбление религиознаго чувства других и что это чувство уже потому имъетъ право на защиту закона, чтобы не возникло мевніе, что государство не принимаєть никакого участія въ поддержанін этого чувства въ народѣ, разсматривая его, какъ нѣчто безразличное» (Entwurf eines Strafgesetzbuches für den Norddeutschen Bund nebst Motiven und Anlagen, Berlin, 1870 r., crp. 65); но это основаніе не можеть быть признано отвѣчающимъ истинному духу закопа. О богохуленім въ Общегерманскомъ кодексъ. точно также какъ и въ Прусскомъ (§ 135), откуда постановление о немъ взято, говорится особо, въ отдёльныхъ выраженіяхъ; въ послёднемъ это сдълано, вопреки возраженіямъ, на томъ основаніи, что преступленіе богохуленія поражаетъ религіозныя общества не порознь, а всѣ вмѣстћ, а потому его объективныя границы-шире, чъмъ составъ оскорбленія отдільных религіозных обществь, куда его хотіли нікоторые подвести, находя, что богохуление вполнъ объемлется симъ послъдпимъ преступленіемъ (Goltdammer, Die Materialien zum Strafgesetzbuche für die Preussischen Staaten, Berlin, 1852 r., II, 262, 263). Co-

нарушеній религіознаго мира, защищаемая Листомъ и Мевесомъ: существенная ея ошибка— въ томъ, что она основаніе наказуемости противорелигіозныхъ посягательствъ усматриваетъ не во внутреннемъ значенін религіп для государства, а исключительно въ соображеніяхъ скорѣе всего полицейскаго характера, внѣ послѣдней лежащихъ, а именно въ соображеніяхъ опасности подобныхъ дѣяній для публичнаго мира. Liszt, Lehrbuch, 620; Meves, Gerichtsaal, 331; ср. Нидо Meyer, Lehrbuch, 649, прим. 2. Весьма своеобразную метафизико-богословскую теорію развиваетъ Villnow, Gerichtsaal, 511—527.

<sup>1)</sup> Oppenhoff. Das Strafgesetzbuch für das Deutsche Reich, 10 Ausgabe, § 166. Это преступленіе изъ нов'ятимсь кодексовь, кром'в Общегерманскаго. также предъусматривается Венгерскимъ 1877 г.

Верховное Существо, возвышающееся надъ міромъ, составляеть краеугольный камень всёхъ откровенныхъ, въ томъ числё и христіанской, религій; современныя Европейскія культурныя государства, построенныя и развивающіяся на почвё христіанства, очевидно, заинтересованы въ поддержаніи этого камня и, сообразно съ значеніемъ вёры въ Бога, какъ воззрёнія, общаго всёмъ религіознымъ обществамъ, существующимъ въ пхъ предёлахъ, какъ религіи религій, могутъ неприкосновенность имени Божест-

храненіе особаго положенія о богохуленіи, принятаго въ Прусскомъ кодексъ-источникъ Общегерманскаго уложенія. симъ послъднимъ, очевидно, должно было сопровождаться и удержаніемъ вторымъ оспованій перваго пе только въ этомъ отпошеніи, по и въ самой сущности постановленія. Сущность же послёдняго заключается въ томъ, что въ богохуленіи скрывается объективное нападеніе и потрясеніе основаній и источника религіознаго общества вообще, посредственно такимъ образомъ также всего государственнаго порядка, высшая общеопасность дівнія, равно какт и испорченность внутренняго настроенія субъекта. Goltdammer, Materialien, II, 263; см. также Wahlberg, Gesammelte Schriften, 110; Schwarze, Das Strafgesetzbuch für das Deutsche Reich, 1876 r., 132: cp. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 265 Последній. заявивь въ началь, что основание наказуемости богохуления по Общегерманскому уложению заключается въ оскорблении религіозныхъ чувствъ и сознанія върующихь, на той же страниць заключаеть слъдующее: «такимъ образомъ въ Германской Имперіи въра въ Бога особенно, какъ религія религій, ставится подъ уголовную защиту». Ясно, что авторъ, самъ того не замъчая, впадаетъ въ противоръчіе, и, кромъ ранве имъ указаннаго. выставляетъ и другое основание наказуемости богохуленія, совиадающее съ нами приведеннымъ; послѣднее должно быть предпочтено не только какъ болъ отвъчающее самому духу закона, но п какъ болъе принципіальное, болье глубокое. какъ видно изъ сказапиаго: см. также Wahlberg, Gesammelte Schriften, 110, 111. Это основаніе, кажется, положено и въ проэктъ Австрійскаго уложенія, гдѣ сказано: «Богохуленіе нарушаетъ порядокъ въ государствъ оскорбленіемъ религіознаго чувства жителей послъдняго» (Bemerkungen zu dem Entwurfe des Strafgesetzes über Verbrechen, Vergehen und Uebertretungen. Wien, 1881 r. crp. 78).

ва поставить подъ уголовную защиту. Подъ именемъ Бога следуетъ разумъть не то понятіе о Верховномъ Существъ, которое выработано въ ученіяхъ отдъльныхъ религіозныхъ обществъ, а общее о немъ представленіе, лежащее въ природѣ монотензма, сущности христіанской и другихъ религій, господствующихъ въ Европѣ. Поношеніе Іисуса Христа и Св. Духа, такимъ образомъ, не входитъ въ это понятіе, ибо вѣра въ нихъ, какъ въ Верховное Существо, не принадлежитъ къ сущности монотензма; однако такое поношеніе не остается безнаказаннымъ, ибо заключаетъ въ себѣ оскорбленіе религіозныхъ обществъ, предусматриваемое тѣмъ же § 166 1).

Дпиствіе должно состоять въ поносительныхъ выраженіяхъ—
in beschimpfenden Aeusserungen <sup>2</sup>); этихъ словъ не было въ
первоначальномъ проэктъ, они были внесены въ кодексъ по предложенію депутата Ласкера съ цълью исключить изъ понятія богохуленія легкомысленные роды ръчи—божбы, клятвы и т. п.,
которые такъ насто произносятся людьми безъ злаго умысла,
внъ всякихъ признаковъ ихъ испорченности <sup>3</sup>). Поносительными
выраженіями слъдуеть признавать такія, которыя заключаютъ въ
ссобъ нападеніе на извъстный предметь въ презрительной формъ,

<sup>1)</sup> Противоположное толкованіе, принимающее понятіе Вожества въ смыслѣ конфессіональномъ. несостоятельно по двумъ причинамъ:
1) оно противорѣчитъ указанному нами основанію наказуемости богохуленія, наиболѣе соотвѣтствующему внутреннему смыслу закона; если послѣдній хотѣлъ охранить вѣру въ Бога, какъ религію религій, то. очевидно, опъ исходилъ не изъ конфессіональнаго, а изъ космонолитическаго, такъ сказать, понятія Божества; 2) оно противорѣчитъ также, какъ справедливо замѣчаетъ Гуго Мейеръ, самому составу законодательныхъ факторовъ, смѣшанному въ религіозномъ отношеніи. Villnow, Gerichtsaal, 515, 528; Hugo Meyer, Lehrbuch. 652; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III. 267; въ смыслѣ конфессіональномъ понятіе Бога принимаютъ— Meves, Gerichtsaal, 333, 334; Liszt, Lehrbuch, 520, 521: Schütze, Lehrbuch, 345; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, § 166, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тоже описаніе *дийствія* перешло и въ Вепгерскій кодексъ, § 190.

<sup>3)</sup> Meves, Gerichtsaal, 335; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 266; Berner, Lehrbuch, 403.

низводящее последній въ ничто; отсюда следуеть, что составь преступленія не предлежить непремённо при всякомъ порицаніи предмета, при всякомъ уничижении понятия Божества, а также въ случав легкихъ насмещекъ, народій и т. н.; при порицаніи и дегкихъ насившкахъ еще сохраняется въ глазахъ виновнаго нъкоторая цена предмета, при поношении же она соверщенно теряется 1). Безразлична самая форма поношенія, т. е. учинено ли оно въ формъ слова, письма, изображенія 2); необходимо только, чтобы оно было совершено публично и вызвало соблазиъ. Подъ публичностью богохуленія слёдуеть разумёть такую обстановку его совершенія, при которой существуєть возможность примъты его третьими лицами, обращенія на него вниманія сихъ последнихъ. Съ этой точки эренія публичность предлежить не только тогда, когда совершается богохуленіе на публичном, т. е. встви доступномъ мъсть, наполненномъ людьми, но и тогда, когда оно случается на томъ же мъстъ въ присутстви лишь одного лица, если только существуеть возможность доступа туда третьихъ лицъ, а также, когда поносится имя Божества въ присутствіи многихъ лицъ въ частномъ місті, входъ въ которое пе ограниченъ только индивидуально опредёленнымъ кружкомъ 3).

Что же касается элемента соблазна, то, согласно буквальному смыслу закона, недостаточно намёренія виновнаго оскорбить религіозное чувство другихъ, а необходима, кромё того, наличность дъйствительно причиненнаго соблазна, хотя бы и въ лицё одного субъекта. Составъ преступленія, такимъ образомъ, предполагаетъ со стороны намперенія—сознаніе субъектомъ способности дъянія вы-

звать публичный соблазнь, а со стороны послюдствий таковаго-непосредственное оскорбление религизныхъ чувствъ присутствующихъ, т. е. такое, которое должно случиться въ моментъ и на самомъ мъсть дъянія; посредственнаго соблазна, произведеннаго въ публикъ слухами о фактъ, недостаточно для наличносги богохуленія 1). Изъ сказаннаго следуеть, что поношеніе имени Вога въ присутствіи лиць, которыя по грубости ли чувства или по невърію неспособны возмущаться подобнымъ поступкомъ, выходить за предълы понятія богохуленія по Общегерманскому кодексу. Подобное ограничение этого понятия противоръчить са мону принципу наказуемости богохуленія въ томъ видь, какъ чы его установили; если неприкосновенность имени Божества должна быть охраняема, какъ основание общественнаго строя, то эта охрана не можетъ зависить отъ индивидуальной чувствительности техъ лицъ, въ виду которыхъ это имя поносится. Лостаточно публичности подобнаго поношенія, если только опо было совершено умышленно, т. е. съ сознаніемъ его противозаконности, чтобы предлежаль составь наказуемаго богохуленія; результать же самаго дъйствія, его вліяніе на окружающихъ, какъ обстоятельство, лежащее внъ воли виновнаго, долженъ оставаться безъ вліянія на понятіе послёдняго 2). Поэтому гораздо цёлесообразнёе было опредъление Прусскаго (§ 135) и нъкоторыхъ другихъ пар-

<sup>1)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 1879 r., **53**0; Meves, Gerichtsaal, 1875 r., 336; cp. 342, 349.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Berner, Lehrbuch, 402; Schütze, Lehrbuch, 345; Meves, Gerichtsaal, 336, 337.

<sup>3)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 267; ср. его же, Gesammelte kleinere Schriften, 109, 110; Hugo Meyer, Lehrbuch, 186, 652; Liszt, Lehrbuch, 521; Oppenhoff, Strafgezetsbuch, § 166, прим. 1; § 85, прим. 1—13.

<sup>1)</sup> Berner. Lehrbuch, 403; Hugo Meyer, Lehrbuch, 652; Liszt, Lehrbuch, 521; Meves, Gerichtsaal, 337—339; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 4 къ § 166. Мнѣніе Вальберга и другихъ. которые для состава богохуленія въ смыслѣ § 166 считають достаточнымъ, чтобы оно объективно было способно причинить соблазнъ, не требуя дѣйствительной паличности послѣдняго, мы. хотя сочувствуемъ ему въ принципѣ, должны отвергнуть. какъ противорѣчащее ясному буквальному смыслу закона. См. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 266, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Berner, Lehrbuch, 403: Hugo Meyer, Lehrbuch. 652, прим. 12; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 267; contra Meves, Gerichtsaal, 339:

тикулярныхъ нѣмецкихъ кодексовъ, требовавшихъ для состава богохуленія элемента публичности безъ элемента соблазна <sup>1</sup>). Съ точки зрѣнія наказуемости богохуленія по Общегерманскому кодексу и согласно общему характеру выраженія закона безразличны религіозное и національное состояніе субъекта; будь онъ атенсть, язычникъ, магометанинъ, персъ, индусъ, негръ, онъ виновенъ въ богохуленіи, если только сознаетъ противообщественность своего поступка, т. е. способность его вызвать оскорбленіе религіознаго чувства другихъ, и дѣйствительно причиняетъ соблазнъ <sup>2</sup>).

II. Оскорбленіе религіозных общество. Подъ этимъ именемъ разумъется: а) поношеніе религіозныхъ обществъ, какъ таковыхъ, или же ихъ учрежденій и обрядовъ и б) оскверненіе мъстъ религіозныхъ собраній.

а) Предметь преступленія, во первыхъ, — "христіанскія церкви или другія религіозныя общества, существующія съ кориоративными правами", какъ таковыя, во вторыхъ— "ихъ учрежденія или обряды". Подъ христіанскими церквями понимаются всё тъ религіозныя общества, которыя сложились въ церкви исторически, какъ то—римско-католическая, лютеранская, англиканская и греко-восточная; всё они защищаются законами, какъ расчленившіяся силою историческихъ условій родственныя вётви иткогда единой церкви, построенныя на началь монотеизма 3); сюда также принадлежать и старокатолическія общества, если только ихъ значеніе, какъ вётви римско-католической церкви, явно не отвергнуто государствовъ 1).

Наряду съ христіанскими церквями Общегерманское уложеніе ставить нодь особенную уголовную защиту и другія религіозныя общества, если только они пользуются внутри территоріи союза корпоративными правами <sup>2</sup>). Основаніе, въ силу котораго только такія, а не веб вообще терпимыя религіозныя общества, охраняются оть оскорбленія даннымъ закономъ заключается въ опасеніи законодателя, что съ уничтоженіемъ подобнаго ограниченія исчезнеть всяій критеріумъ для различенія de facto дъйствительнаго религіознаго общества отъ мнимаго, и въ желаніи такимъ обра-

государствомъ и пользуются внутри послѣдняго корпоративными правами. несостоятельно, какъ противорѣчащее не только общему принципу наказуемости противорелигіозныхъ посягательствъ, по и буквальному смыслу закона, который говоритъ о христіанскихъ церквяхъ вообще, прибавляя требованіе корпоративныхъ правъ, лишь что касается другихъ религіозныхъ обществъ. См. названное толкованіе у Meves, Gerichtsaal. 345; Liszt, Lehrbuch, 521; Wahlberg. Holtzendorff's Handbuch, III. 267, 268.

¹) Австрійское уложеніе 1852 г. причинсціе соблазна разсматриваеть не какъ моменть понятія богохуленія, а какъ обстоятельство, усиливающее наказуемость (§§ 122, 123). Berner, Lehrbuch, 403; Wahlberg, Gesammelte kleinere Schriften, 108; Goltdammer, Materialien, II, 264.

<sup>2) «</sup>Кто причинить соблазнь», говорить § 166; см. также Goltdammer, Materialien, II, 265: Meves, Gerichtsaal, 353; Schwarze, Strafgesetzbuch, 133.

<sup>3)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 531, 532: Berner, Lehrbuch, 403; Schwarze, Strafgesetzbuch, 133. Противоположное толкованіе, понимающее подъ именемъ христіанскихъ церквей только тѣ пэъ религіозныхъ обществъ, исповъдующихъ Христа, которыя признаны какъ таковыя

<sup>1)</sup> Meves. Gerichtsaal, 346. 347; Liszt, Lehrbuch, 521; Hugo Meyer, Lehrbuch, 650; Berner, Lehrbuch. 403; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 267; contra Villnow, Gerichtsaal, 533; Oppenhoff, Strafgesetzbuch. npm. 6 kb § 166.

<sup>2)</sup> Пріобрѣтеніе корпоративных правъ религіозными обществами предполагаетъ предварительное признаніс ихъ правительствомъ, которому они должны представить необходимыя свѣдѣнія о своихъ цѣляхъ, устройствѣ, членахъ и имуществѣ. Thudichum, Deutsches Kirchenrecht, 130; Villnow, Gerichtsaal, 532. Къ такимъ религіознымъ обществамъ принадлежатъ въ Пруссіи, между прочимъ, гернгутерскія и еврейскія религіозныя общества, по не нѣмцо-католики (Deutschkatolliken) и анабантисты, которые, какъ не пользующіеся корпоративными правами, въ случаяхъ оскорбленій, направленныхъ на ихъ религіозныя общины, охраняются лишь общими предписаніями объ обидахъ. Villnow, Gerichtsaal, 532, 533; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 7 къ § 166.

зомъ правительственной санкціей отдільныхъ ферейновъ, какъ религіозныхъ корпорацій, предупредить произволь суда въ признаніи права на уголовную охрану за отдільными религіозными общинами 1). Кромъ этого законодательнаго объясненія названнаго ограниченія, скрывающагося въ практическихъ соображеніяхъ, въ литературъ нъмецкой было предложено другое, пытающееся оправдать его теоретически. По мижнію Шютце, основаніе къ различію религіозныхъ обществъ съ корпоративными правами и безъ нихъ заключается въ томъ, что первыя имъютъ общую честь (Gesammt-Ehre), вторыя же нътъ; такимъ образомъ, согласно ученію Шютце, поношеніе религіозныхъ обществъ, надъленныхъ корпоративными правами, можетъ быть возведено на степень религіознаго правонарушенія, ибо здёсь оскорбляется общественная, корпоративная честь, между тымь какъ при поношеніи религіозныхъ обществъ безъ корпоративныхъ правъ о такомъ оскорбленіи не можеть быть річи 2).

Но ни первое, ни второе основаніе даннаго ограниченія не представляется намъ состоятельнымъ. Первое—потому, что критеріумъ для отличія дъйствительнаго религіознаго общества отъ мнимаго остается одинаковымъ какъ въ случав публичнаго пономенія религіозныхъ обществъ вообще, такъ и въ случаяхъ совершенія оскорбительнаго безчинія въ мѣстахъ, предназначенныхъ для религіозныхъ собраній, а также—прерванія отправленій культа (§§ 166, 167), а между тѣмъ законъ при послѣднихъ правонарушеніяхъ ограниченія, о которомъ идетъ рѣчь, не вводить; ясно, что опасеніе законодателя лишено серьезнаго характера. Второе—потому, что, если признавать необходимость защиты религіозныхъ обществъ отъ оскорбленій, то она должно распространяться безразлично на всѣ вѣроисповѣданія, не находящіяся въ противорѣчіи съ законами и принципами морали; религіозная жизнь развивается въ обществѣ независимо отъ госу-

дарственнаго признанія и было бы крайне нецілесообразно, если бы государство, заинтересованное въ поддержаніи религіозных в основь общественнаго строя, оказывало бы защиту только тому религіозному чувству, которое въ той или другой формів заслужило бы его одобреніе; всякое религіозное чувство или, говори иначе, религіозное чувство всякой общины имість право на покровительство государства, на его защиту, коль скоро оно не грозить неприкосновенности законовь и принциновь морали 1). Сама общая честь, о которой говорить Шютце, не зависить отквозведенія государствомь того или другаго религіознаго общества на степень корпораціи; единство религіознаго духа, единство религіознаго чувства въ отдільной общинів можеть возникнуть и укрівниться и безь признанія за ней корпоративныхъ правъ 2).

Предметт преступленія представляють также учрежденія пли обряды. Въ проэкть закона рядомъ съ сими послъдними были поставлены также ученія и предметы почитанія, но при окончательномъ обсужденіи проэкта въ рейхстагь по предложенію депутата Ласкера эти слова были вычеркнуты изъ опасенія, чтобы научныя пзслъдованія и критика чрезъ это не были низведены въ слишкомъ узкія границы, чтобъ свобода ихъ не была парализована вранизована во сключеніе едвали можеть быть признано основательнымъ. Оскорбленіе религіозныхъ чувствъ общины причиняется пе менье, если не болье, поношеніемъ предметовъ ея

¹) Entwurf eines Strafgesetzbuches, 65; см. также Meves, Gerichtsaal, 344.

<sup>2)</sup> Schütze, Lehrbuch, 346. прим. 5; см. также Meves. ibid. 344.

<sup>1)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 264, 265; Meves, Gerichtsaal, 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Самъ Шютце. выставившій опровергаемое нами положеніе, не считаєть его безпорнымь. Schütze, Lehrbuch, 346. Совершенно основательно поэтому уголовная коммисія Австрійскаго рейхстага при обсужденін проэкта уложенія 1874 г. сочла цѣлесообразнымъ распространить охрану уголовнаго закона отъ оскороленій на всѣ вообще терпимыя религіозныя общества—вмѣсто только признанныхъ. какъ было выражено въ проэктѣ. Ветегкипден zu dem Entwurfe, стр. 284.

<sup>3)</sup> Meves. Gerichtsaal, 347; Oppenhoff, Strafgesetzbuch. прим. 10 къ § 166.

почитанія и ел догмъ, чёмъ и поношеніемъ ел учрежденій и обрядовъ; положенія віры отдільныхъ религіозныхъ обществъ суть ничто иное, какъ основание, какъ высшее теоретическое оправдание ихъ учреждений и обрядовъ, которые представляются лищь внімней формою ихъ выраженія, средствомъ ихъ практическаго приложенія. Если поношеніе послёднихъ возмущаеть религіозное чувство върующихъ, то тотъ же эффектъ должно производить и поношение первыхъ, а следовательно нетъ серьезнаго основанія, оказывая уголовную защиту однимъ, отказывать въ ней другимъ; опасеніе законодателя, что уголовная охрана ученій и предметовъ въры способна наложить оковы на свободу изследованія и критики, не убъдительно; свобода мысли вообще, а религіозной въ частности, вовсе не предполагаеть полнаго произвола въ своемъ внъшнемъ выражении; если она и безгранична, то только въ объемъ предметовъ обсуждения, по не въ формъ последняго: она никоимъ образомъ не можетъ претендовать на такія формы вибшияго выраженія, которыя заключають въ себъ прямое оскорбление частныхъ лицъ или отдёльныхъ обществъ; подобное оскорбление, какъ грозищее общественному порядку, пе можеть оставаться безнаказаннымъ. Критика и научное изследованіе, прибъгающія къ такимъ средствамъ, тъмъ самымъ лучше всего раскрывають всю свою внутреннюю слабость: это не здоровая духовная сила, заслуживающая полнаго уваженія, а больная, не имъющая права на покровительство. Всякое изслъдование въ области религіи не должно забывать, что оно имфеть своимъ предметомъ самое дорогое достояние человеческой души, а потому обязано соблюдать извъстную умъренность въ формъ и избъгать всв такого рода выраженія, которыя, вивсто убежденія, поселяють пегодованіе, ненависть; чёмь болёе извёстныя воззрёнія и чувства цённы для людей по духовно-моральнымъ основаніямъ, тъмъ болъе они имъютъ право на сохранение къ нимъ нъкотораго уваженія во вижшней формь. Правда, не легко установить здёсь точныя границы и всегда возможно, что защита предметовъ и ученій, священныхъ для данной религіозной общины, отъ нападеній, оскорбительныхъ по формъ, легко можеть перейти въ преслъдованіе самихъ идей, независимо отъ формы ихъ выраженія, но очевидно, что это возраженіе, какъ чуждое принципальнаго характера, несущественно: злоупотребленія правомъ защиты не колеблють самыхъ основаній этого права 1).

Исключивъ изъ числа объектовъ изучаемаго преступленія ученія и предметы почитанія, Общегерманской кадексъ неминуемо долженъ былъ повести къ крайней казуистичности опредѣленій при разрѣшеніи вопроса, что слѣдуетъ разумѣть, съ одной стороны, подъ оскорбленіемъ религіозныхъ обществъ, какъ таковыхъ, а съ другой—подъ поношеніемъ ихъ учрежденій и обрядовъ. Поношеніе основныхъ ученій или догмъ, а также предметовъ почитаніи какой либо церкви или религіознаго общества заключаетъ въ себѣ обыкновенно оскорбленіе сихъ самихъ, ибо первые составляютъ самую сущность послѣднихъ, а иногда—п оскорбленіе церковныхъ учрежденій или обрядовъ, если эти догмы служатъ ихъ высшимъ теоретическимъ основаніемъ 2). Поношеніе напр. Іисуса Христа или св. Духа, какъ священ-

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 347-349; Mohl, Politik, 192; Chassan. Traite, 303, 304. Совершенно основательно поэтому проэкть новаго Австрійскаго уложенія. вслідь за проэктомь Общегерманскаго, къ оскорбленію религіозныхъ обществъ относитъ нападеніе не только на учрежденія и обряды, но и на ученія и предметы почитанія. Bemerkungen zu dem Entwurfe, стр. 31. Остальные нов'ыйшіе кодексы—Венгерскій, Бельгінскій и Голландскій, а также Code pénal не содержать въ себъ постановленій объ оскорбленіи религіозныхъ обществъ вообще; они говорятъ только о поношении предметовъ богослуженія въ містахъ отправленія культа, поношеніи, предусматриваемомъ 3-ю частью § 166 Общегерманскаго кодекса, о которомъ ръчь впереди; пробълъ Французскаго кодекса, впрочемъ, восполняется законами 1819 и 1822 г., преслъдующими всякое оскорбление общественной или религіозной нравственности въ ръчахъ, сочиненіяхъ или изображеніяхь, распространяемыхь или выставляемыхь публично. Helie, Les constitutions de la France, Paris, 1875 г., 1176; си. также Таганцевъ, Протоколы Юр. Общест., 32.

<sup>2)</sup> Vil'now, Gerichtsaal, 534; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 10 кг § 166.

нъйшихъ предметовъ почитанія католической церкви, есть оскорбленіе самой церкви, ибо вфра въ нихъ, какъ въ Вожества, составляеть самое основание последней; точно также поношение литургін, какъ важитишаго изъ учрежденій, основаннаго на догмать преосуществленія, можеть быть разсматриваемо какъ оскорбленіе самой церкви 1). Судебная нёмецкая практика къ оскорбленіямь самихъ церквей или религіозныхъ общинъ причисляеть, между прочимь, поношение библии и десяти заповъдей, догмата непограшимости папы, а также при извастныхъ условіяхъ и имени Лютера; попошеніе литургін, таинствъ, целибатства, культа святыхъ и Маріи, учрежденія монашества, соборовъ, символа вйры, а также конфирмаціи протестанской церкви и т. и. она разсматриваеть, какъ оскорбление учреждений; а поношение постриженія духовныхъ католической церквей, ихъ церковной или обычной одежды, молитвъ евреевъ въ синагогахъ съ покрытой головой въ особомъ облачении и т. и., какъ оскорбление обрядовъ 2). Безразлично, разумвется, принадлежать ли учрежденія и обряды къ существеннымъ или несущественнымъ; необходимо только, чтобы они составляли общія постоянныя учрежденія даннаго религіознаго общества, а не случайныя вытекающія изъ мъстныхъ только нуждъ 3), и во 2-хъ, чтобы предметомъ поношенія служили именно обрядовыя дъйствія, совершаемыя при отправленіяхъ культа, а не всякія церковныя вообще; поэтому собираніе добровольныхъ пожертвованій во вречя богослуженія не можеть быть разсматриваечо какъ учреждение или обрядъ 4). Законъ объявляетъ преступнымъ поношеніе учрежденій и обрядовъ, но не ученій; поэтому напр. нанаденіе на ученіе римско-католической церкви объ отпущеніи грѣховъ или почитаніи святыхъ остается безнаказаннымъ, между тѣмъ какъ нападеніе на самый фактъ отпущенія грѣховъ пли почитанія святыхъ подлежитъ наказанію <sup>1</sup>); равнымъ образомъ остается безнаказаннымъ нападеніе на догму о Троицѣ, воплощеніи Христа, непорочности зачатія и т. п. <sup>2</sup>).

Дийствіе должно зоключаться въ поношеніи, т. е., какъ было сказано, въ нападеніи въ презрительной формѣ какого бы то ни было рода; легкой насмѣшки или пародіи не достаточно: въ проэктѣ уложенія, кромѣ слова "beschimpft" было употреблено слово "verspottet", но оно было вычеркнуто по предложенію Ласкера изъ желанія обезпечить свободу критики установленіемъ границы между сфорою невиннаго юмора и преступнаго нападенія на религіозное чувство твердымъ признакомъ "поношенія" з). Нампреніе предполагаеть созпаніе оскорбительности дѣянія и желаніе его совершить; дѣйствительное причипеніе соблазна, какъ элементъ состава преступленія, здѣсь не требуется; но необходимо, чтобъ дѣйствіе было совершено публично, т. е. при возможности обращенія на него винмапія другихъ 4).

b) Оскоерненіе мюсть религозных собраній. Основаніе наказуемости поношенія мёсть, опредёленныхь для религіозныхь собраній, очевидио скрывается въ отношеніи подобныхь дёйствій не къ Божеству, а къ тому религіозному обществу, которому принадлежить такое мёсто. Законъ псходить здёсь не изъ антропоморфическихъ представленій объ оскорбленіи подобнымъ поношеніемъ самаго Божества, незримо присутствующаго въ мёсть религіозныхъ собраній, а изъ соображеній значенія сихъ мёсть, какъ окруженныхъ особеннымъ

<sup>1)</sup> Villnow. ibid.

<sup>2)</sup> Oppenhoff. Strafgesetzbuch, прим. 10—14 къ § 166: Schwarze, Strafgesetzbuch. 133; Meves. Gerichtsaal, 348; Hugo Meyer, Lehrbuch. 651, прим. 4; ср. Liszt, Lehrbuch, 521. 522.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Schwarze, Strafgesetzbuch, 133; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III. 268.

<sup>4)</sup> Meves, Gerichtsaal, 348: contra Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 14 къ § 166.

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal. 348. Нѣтъ необходимости. разумѣется, доказывать всю казуистичность подобныхъ разграниченій. неизбѣжно вытекающую изъ ложной постановки вопроса.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Liszt Lehrbuch, 522. прим. 12.

<sup>3)</sup> Meves, Gerichtsaal, 342, 349; см. также Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 8 къ § 166.

<sup>4)</sup> Cp. Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 16 къ § 166.

ореоломъ, для подлежащихъ церквей или общинъ, религіозное чувство которыхъ не можетъ не возмущаться оскорбленіемъ того, что заслуживаеть въ ихъ глазахъ особеннаго уваженія, благоговінія <sup>1</sup>). Согласно съ симъ, какъ поношеніе—beschimpfender Unfug—можно разсматривать лишь такое дёлніе, конечная цёль котораго заключается въ оскорбленіи всей общины, возмущеніи религіознаго чувства всёхъ ел членовъ, какъ цёлаго, а не въ оскорбленіи только отдёльнаго лица; послёднее представляетъ лишь личное оскорбленіе опредёленнаго индивидуума и какъ таковое подлежитъ дёйствію общихъ положеній объ обидахъ <sup>2</sup>).

Нампреніе, такимъ образомъ, предполагаетъ сознаніе противообщественности дѣянія, его оскорбительности для религіознаго чувства другихъ, и желаніе его совершить <sup>3</sup>); но дѣйствительное причиненіе соблазна, равно какъ и публичность дѣянія, здѣсь не требуется <sup>4</sup>); преступленіе предлежить не только тогда, когда оскорбительное безчиніе совершено въ присутствіи многихъ лицъ, но и тогда, когда оно случилось въ присутствіи лишь пѣсколькихъ друзей виновнаго, даже—при полномъ отсутствіи людей <sup>5</sup>); нослѣднее имѣетъ мѣсто въ случаяхъ напр. оскверненія мѣста зловонными остатками, грязью, нечистотами и т. п.

Везразлично какого рода предметы подвергаются нопошению—ть-ли, которые посвящены богослуженію, ть-ли, которые посвящены Божеству, почитаемому въ мъстъ религіознаго собрапія, или наконецъ тъ, которые совершенно лишены сакральнаго характера и даже случайно тамъ обрътаются въ Поношеніе и сихъ послъднихъ входить въ понятіе преступленія, коль скоро предлежить оскверненіе миста, предназначеннаго

для религіозныхъ собраній, оскорбительное для религіозныхъ чувствъ върующихъ. Общегерманское уложение въ противоноложность Прусскому, Французскому, Бельгійскому и Голландскому кодексамъ 1) выдвигаеть -- какъ моменть состава преступленія -- не природу предметовъ, обрътающихся въ мъстахъ, предназначенныхъ для религіозныхъ собраній, въ связи съ характеромъ сихъ последнихъ, а природу только мисть, какъ таковыхъ 2). Подъ сими последними разуменотся, во 1-хъ, церкви, во 2-хъ, вообще мъста, опредпленныя для религіозныхъ собраній, т. е. такія, существенное назначеніе которыхъ состоитъ въ томъ, чтобы служить постоянно или болье или менье продолжительно для такихъ собраній 3). Поэтому м'єсто, избранное для религіозныхъ собраній только на данный день, сюда не подходить; но помъщение, нанятое на нъсколько дней съ этою цълью, какъ существенно предназначенное для религіозныхъ собраній, объемлется положеніемъ закона 4); не требуется, чтобы оно служило исключительно для отправленія религіозныхъ дійствій; такимъ образомъ, оно не теряеть характера, о которомъ говорить законъ, если временно служить для школьныхъ занятій 5). Кладби-

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 350.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meves, Gerichtsaal. 350, 351; Oppenhoff. Strafgesetzbuch, Commentar 17 zu § 166.

<sup>3)</sup> Schütze, 346; прим. 6. Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 20 къ § 166.

<sup>4)</sup> Schutze, Lehrbuch, 346, прим. 6.

<sup>5)</sup> Oppenhoff. ibid.

<sup>6)</sup> Meves, Gerichtsaal, 351.

<sup>1)</sup> Прусскій кодексь называеть предметы, посвященные богослуженію. Goltdammer, Die Materialien zum Strafgesetzbuche für die Preussischen Staaten, 1852 г., § 135. Кодексы Французскій (арт. 262), Бельгійскій (144) и Голландскій (147) въ связи съ природой мъста говорять о предметах богослуженія, подъ которыми разумъются символы культа, выставляемые во время его отправленія и употребляемые при богослуженіи; поэтому напр. гробницы и колокола сюда не подходять. Hélie, Théorie du code pénal, 1863, III, 261; Beltiens, les Codes Belges, прим. 4 къ стр. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. также Meves, Gerichtsaal, 350; Hugo Meyer, Lehrbuch. 651.

<sup>3)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 536, 537; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 18 къ § 166; Schwarze, Strafgesetzbuch, 133; contra Schütze, Lehrhuch, 346; Meves, Gerichtsaal, 352.

<sup>4)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 537.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Oppenhoff, Strafgesetzbuch, Commentar 18 zu § 166.

ща, какъ мѣста, существенно предназначенныя для погребенія, т. е. для храненія мертвыхъ тѣлъ, а не для религіозныхъ собраній, подъ понятіе "мѣстъ" сихъ послѣднихъ не подходятъ; правда, на кладбищахъ происходятъ и религіозныя собранія, но это—ихъ, такъ сказать, второстепенное назначеніе, вытекающее изъ главнаго; самое слово "кладбище" (Friedhoff) прежде всего имѣетъ въ виду умершихъ, а не живыхъ, заимствуя самый свой смыслъ отъ предназначенія даннаго мѣста для мертвыхъ 1). Безразлично, принадлежитъ ли "мѣсто" собраній религіознымъ обществамъ съ копоративными правами или безъ нихъ; такимъ образомъ, вообще "мѣста" всѣхъ терпимыхъ, т. е. не запрещенныхъ обществъ, охраняются законамъ 2).

Длиствіе должно заключаться въ совершеніи поносительнаго безчинія (Wer...beschimpfenden Unfug verübt), т. е. въ такихъ матеріальныхъ грубыхъ актахъ, которые содержать въ себъ выраженіе презрънія къ "мъсту"; къ числу сихъ послъднихъ несомнънно принадлежать и дъйствія поврежденія или истребленія предметовъ, посвященныхъ богослуженію, предпринятыя съ намъреніемъ оскорбить религіозное общество. Законъ предусматриваетъ одно только blasphemia realis seu symbolica; словесное поно-

теніе сюда не входить 1); послёднее предусматривалось въ проэктё уложенія второю частью § 166, запрещавшею, между прочимъ, оскороленіе "предметовъ почитанія и ученій"; послё
же того, какъ эти слова вычеркнуты изъ кодекса, названное
поношеніе остается безнаказаннымъ, если только оно не сопровождается нарушеніемъ богослуженія, въ какомъ случав оно подпадаетъ подъ двиствіе § 167. Національное или религіозное состояніе субъекта здвсь, какъ и вообще въ случаяхъ, предъусматриваемыхъ § 166, существеннаго значенія не имъеть 2).

Мы изложили положеніе Общегерманскаго кодекса объ оскверненіи священныхъ мѣстъ; намъ остается сравнить съ нимъ постановленія другихъ новѣйшихъ кодексовъ, представляющихъ существенное отличіе. Кодексы Французскій, Бельгійскій и Голландскій, точно также какъ Общегерманскій, преслѣдуя поношеніе иѣстъ религіозныхъ собраній, исходять изъ идеи оскорбленія религіозныхъ обществъ, но въ составъ преступленія, вопреки послѣднему кодексу, вводятъ, какъ мы видѣли, природу не только "мѣста", но и "предметовъ", подвергающихся поношенію 3). Значеніе послѣднихъ намъ уже извѣстно; что же касается перваго, то подъ нимъ разумѣются не только мѣста, предназначенныя для постоянныхъ или болѣе или менѣе продолжительныхъ

¹) Villnow, Gerichtsaal, 536; Hugo Meyer, Lehrbuch, 651, см. также Бѣлогрицъ-Котляревскій, О воровствѣ—кражѣ по русскому праву. 1880 г., выпускъ II, 22—23: contra Meves, Gerichtsaal, 352, 353; Liszt, Lehrbuch, 522: Berner, Lehrbuch. 403; Oppenhoff, Commentar 18 zu § 166. Противоположное мнѣніе, распространяющее понятіе мѣстъ, опредѣлешныхъ для религіозныхъ собраній, и на кладбища. несостоятельно потому, что въ такомъ случаѣ оскорбительное безчиніе на могилахъ обыкновенно подпадало бы подъ дѣйствіе третьей части § 166, а не подъ § 168, который это нравонарушеніе спеціально предусматриваетъ и назначаетъ за него болѣе снисходительное наказаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meves, Gerichtsaal, 353; Villnow, Gerichtsaal, 535; Liszt, Lehrbuch, 522; Hugo Meyer, Lehrbuch, 651; Schütze, Lehrbuch, 346, прим. 6.

<sup>1)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch. III, 269: Meves, Gerichtsaal. 349; Liszt, Lehrbuch, 522; Schwarze, Strafgesetzbuch. 132—134; contra Oppenhoff, Strafgesetzbuch. прим. 17 къ § 166. Невърно поэтому ръщение пъкоторыхъ нъмецкихъ судовъ, причисляющее сюда не только дъйствія, по и словесныя выраженія, какъ напр. оскорбительныя восклицанія. обращенныя къ духовнымъ лицамъ. Оррепhoff, ibid.

<sup>2)</sup> Schutze, Lehrbuch, 346; Meves. Gerichtsaal, 353.

<sup>3)</sup> Венгерскій кодексь (§ 191) заключаеть вь себь смъщанное положеніе, вь основанін котораго лежить различіе признанныхь и непризнанныхь религіозныхь обществь: вь первомъ случав обращается вниманіе только на природу «мьста». а во второмъ и на природу «предметовъ», подъ которыми подразумъваются «предметы согослуженія или предметы, предназначенные для религіозныхъ службъ».

отправленій культа, но и временныхъ, случайныхъ, какъ напр. мѣста религіозныхъ процессій <sup>1</sup>). Кромѣ этихъ особенностей изучаемыхъ кодексовъ, существенное ихъ отличіе отъ Общегеруанскаго заключается еще и въ томъ, что въ числѣ способовъ совершенія преступленія называется не только дѣйствіе прямое или символическое, но и слово; безразлично однако, "оскорблено" ли мѣсто признанныхъ (reconnus) или только дозволенныхъ (autorisés) религіозныхъ обществъ <sup>2</sup>), также безралично національное и религіозное состояніе субъекта <sup>3</sup>).

Сравнивая положенія приведенных кодексовь съ постановленіємь Общегерманскаго, мы должны отдать предпочтеніе сему послъднему въ томъ видъ, какъ § 166 быль изложень въ проэктъ. Въ этомъ видъ, т. е. съ выраженіемъ "предметы почитанія или ученія", § 166 обнималь оскорбленіе религіозныхъ обществъ въ двухъ формахъ: 1) въ видъ публичнаго поношенія ихъ, какъ непосредственнаго, такъ и посредственнаго,

вообще, и 2) въ видъ оскверненія мъсть, предназначенныхъ для ихъ собраній, въ частности. Первая форма, предполагая публичность и допуская въ числъ способовъ совершенія преступленія, между прочимъ, и слово, охватывала также словесныя поношенія предметовъ почитанія въ містахъ, предназначенныхъ для религіозныхъ собраній, при возможности обращенія на нихъ вниманія другихъ лиць, а также не только словесныя, но и матеріальныя оскорбленія редигіозныхь обществъ въ мёстахъ ихъ случайныхъ собраній. напр. во время процессій; вторая же заключала въ себъ лишь случаи матеріальныхъ оскорбленій мъсть, предназначенныхъ для религіозных собраній (blasphemia realis), безъ различія предметовъ почитанія, подвергаемыхъ поруганію. Особое упоминаніе о сей последней форме было необходимо потому, что она не предпонагаеть непременно, какъ первое, публичности; она можеть случиться и въ отсутствіи публики. Такимъ образомъ, преимущество положенія Общегерманскаго кодекса по данному вопросу сравнительно съ другими заключается, во 1-хъ, въ томъ, что онъ въ противоположность последнимъ обнимаетъ все вообще виды оскорбленія религіозныхъ обществъ, заслуживающіе наказанія, исключая особыхъ, предъусматриваемыхъ въ спеціальныхъ нормахъ: во 2-хъ, въ томъ, что онъ совершено правильно въ третьей части § 166 обращаетъ внимание только на природу "мъста", подвергаемаго оскверненію, а не и на характеръ "предметовъ" послъдняго: разъ совершено въ мъсть, предназначенномъ для богослуженія, действіе, оскорбляющее религіозное чувство верующихъ, очевидно, природа предметовъ, подвергшихся поношенію, существеннаго значенія для состава преступленіи им'єть не можеть; болёе или менёе сакральный характеръ послёднихъ можеть быть принять въ соображение лишь какъ моменть наказуемости, но не состава преступленія.

III. Нарушение богослужения. Свободное отправление богослужебных актовъ составляеть, какъ мы видъли, одно изъ каръ динальныхъ правъ, входящихъ въ сферу религизной свободы вообще. Стремясь обезпечить неприкосновенность этого права за каждымъ религизнымъ обществомъ, явно не запрещеннымъ государ-

<sup>1)</sup> См. кодексы, а также Hélie, Théorie du code pénal, III, 259. 260; Blanche, Études pratiques, IV, 317, 318: Beltiens, Les Codes Belges, прим. 1-е къ арт. 144; Dalloz, Code pénal. прим. 25 къ арт. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dalloz, Code pénal, прим. 9 къ арт. 262, а также прим. 40, 41 къ арт. 260; Hélie, Théorie, III, 258, 259.

<sup>3)</sup> Что касается обстановки дёянія, то согласно прямому смыслу положеній Французскаго, Бельгійскаго и Венгерскаго кодексовъ преступленіе предлежить не только тогда, когда поносятся предметы почитанія публично, по и когда опи оскверняются непублично, если только дёйствіе происходить въ мёстахъ, предназначенныхъ для богослуженія; Голландскій же кодексъ им'єть въ виду, кажется. только публичное оскорбленіе. Впрочемъ, съ изданіемъ законовъ 1819 и 1822 г. публичныя оскорбленія, совершенныя во Франціи означенными въ нихъ способами, какъ заключающія въ себ'є пападеніе на общественную и религіозную нравственность, подлежатъ д'єть не 262 арт. Соде ре́паl, а сихъ посл'єднихъ законовъ. Dalloz, Code pénal, прим. 29 и 30 къ арт. 262; Hélie, Théorie, III, 260; Blanche, Études pratiques, IV, 319.

ствомъ 1), Общегерманскій кодексь преслідуеть дві категоріи діяній: а) воспрепятствованіе кому либо въ отправленіи богослуженія и в) помішательство или нарушеніе послідняго въ церкви или въ другомъ предназначенномъ для религіозныхъ собраній мість. Источникъ Общегерманскаго уложенія—Прусскій кодексъ 1851 г. (§ 136), слідуя Французскому (арт. 260) 2), заключать въ себі также запрещеніе принуждать одно или многихъ лицъ къ отправленію богослуженія, но редакторы Общегерманскаго уложенія сочли цілесообразнымъ это запрещеніе выбросить, какъ такое, которое нисколько не вызывается практической необходимостью 3). Общая черта данныхъ нарушеній состоить въ томъ, что въ обоихъ случаяхъ охраняется неприкосновенность права богослуженія всіхъ терпимыхъ, т. е. явно не запрещенныхъ, религіозныхъ обществъ 4). Подъ терпимостью разумітется та, которая опреділяется не

общеимперскимъ, а сепаратнымъ законодательствомъ, т. е. положеніями отдёльныхъ союзныхъ государствъ, входящихъ въ составъ Германской имперіи; согласно съ чёмъ законъ говоритъ о культахъ существующихъ "въ государстве", а не въ "имперіи". Законодатель, допуская подобное ограниченіе, очевидно исходилъ изъ той мысли, что было бы нецёлесообразно игнорировать конкретное положеніе вещей, существующее въ отдёльныхъ союзныхъ государствахъ, и, вопреки послёднему, навязывать всёмъ имъ однообразную формулу отношенія къ религіознымъ обществамъ 1).

Вторая общая черта правонарушеній, продусматриваемых § 167, заключается въ томь, что предметт посягательства въ обоихъ случаяхъ не только общественное богослуженіе или тоть способъ богопочитанія, который совершается по обрядамъ даннаго религіознаго общества согласно его положеніямъ вёры коллективно—въ собраніи его послёдователей <sup>2</sup>), но и сакральныя

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal 355.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Goltdammer, Materialien, II, 268, 269; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 269; Meves, Gerichtsaal, 355.

³) Entwurf eines Strafgesetzbuches, стр. 66. Если бы подобный фактъ случился, то къ нему можеть быть примънено положение о физическомъ принуждении или угрозъ (§§ 240, 241). Schütze, Lehrbuch, 346, прим. 7; Liszt, Lehrbuch, 522, прим. 16; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 12 къ § 167; Hugo Meyer, Lehrbuch, 651, прим. 6.

<sup>4)</sup> Meves, Gerichtsaal, 356; Hugo Meyer, Lehrbuch, 652; Villnow, Gerichtsaal, 580; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 3 къ § 167. Кодексы Французскій (арт. 260) и Голландскій (§§ 145, 146) охраняють неприкосновенность отправленія культа не только признанныхь, по вообще дозволенныхь (autorisés) религіозныхь обществь, т. е. такихъ по французскому праву, которые получили разрѣшеніе на основаніи арт. 291; см. Dalloz, Code pènal, арт. 260, прим. 40—42; 53—60; арт. 261, прим. 4; Helie, Théorie, III, 258, 259; Blanche, Études pratiques, стр. 313. Бельгійскій кодексь защищаєть всѣ вообще пезапрещенные культы, такъ-что испрошеніе разрѣшенія, повидимому, не требуется; см. Beltiens, Codes Belges, арт. 142, 143 п примѣч.; Венгерскій кодексь (§ 190) говорить лишь о культахъ признатныхъ; Мауег истолковываеть подчеркнутое слово въ томъ смыслѣ,

что подъ нимъ разумѣются не только культы, признанные закономъ, но и такіе, публичное отправленіе которыхъ допущено госудаствомъ, такъ-что ихъ юридическое существованіе фактически признается послѣднимъ; Мауег, Das Ungarische Strafgesetzbuch, Wien, 1878 г., 220. Кодексъ штата Иью-Іорка, вступпвшій въ силу въ 1882 г., охраняетъ пеприкосновенность свободы отправленія всѣхъ вообще непреслѣдуемыхъ культовъ; Strafgesetzbuch des Staates New-Iork, §§ 273, 274, ср. § 448; см. Zeitschrift von Liszt, Band. IV, 1884 г. Англійское право, признавая господствующею Англиканскую церковь, обезпечиваетъ свободу безпрепятственнаго отправленія всѣмъ вообще допускаемымъ культамъ. Андреевскій, Полицейское право, 1876, П, 65; см. также Harris, Principles, стр. 72.

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 536; Villnow, Gerichtsaal, 582; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 3 къ § 167.

<sup>2)</sup> Центральнымъ пунктомъ такого богослуженія у католической церкви является жертва, приносимая священникомъ, литургія, у евангелической—проповѣдь, произносимая пасторомъ; однако составъ богослуженія этими дѣйствіями не исчерпывается, опо обнимаетъ и дѣйствія вѣрующихъ, пачиная съ пѣснопѣній, какъ такія, которыя служать подготовительными, посредствующими актами къ важиѣйшимъ церемоніямъ, исполняемымъ служителями алтаря. Meves, Genichtered 2577. Отвервобъ Streeterestalent

дъйствія отдъльныхъ членовъ, насколько послъднія по положеніямъ религіозныхъ обществъ разсматриваются какъ общественныя учрежденія, отправленія. 1) Частная молитва, творимая отдъльными лицами въ приватномъ домѣ или даже въ церкви, какъ не принадлежащая къ общественнымъ учрежденіямъ или отправленіямъ религіозныхъ общинъ, такимъ образомъ, не охраняется положеніемъ § 167 2); насильственное нарушеніе ея мо-

жеть быть преследуемо лишь по законамь о принуждении, насили или нарушеніи домашнаго мира 1). Подъ отдёльнными богослужебными отправленіями разумінотся всё вообще религіозныя службы, сопричисленныя положеніями отдёльныхъ религіозныхъ общинъ къ общественнымъ учрежденіямъ, безразлично-запечатльны ли онъ или не запечатльны сакраментальнымъ характеромъ; сюда, такимъ образомъ, принадлежатъ: крещеніе, причащеніе, вънчаніе, погребеніе, присяга въ церкви чрезъ священнослужителя и т. п.. Вънчание въ евангелической церкви лишено сакраментальнаго характера, а между томъ принадлежитъ къ торжественнъйшимъ богослужебнымъ отправлениемъ; погребение также не носить названнаго характера, а между темъ несомивнио разсматривается какъ отдёльное богослужебное отправленіе, причемъ присутствие священнослужителя не считается безусловно необходимымъ. Отсюда слёдуетъ, во 1-хъ, что природа отдёльныхъ религіозныхъ отправленій, какъ богослужебныхъ, должна быть опредъляема согласно положеніямъ подлежащихъ религіозныхъ обществъ, и во 2-хъ, что участіе священнослужителя при таковыхъ отправленіяхъ не входить неизбіжно въ составъ преступленія 2). Последній пе предполагаеть необходимо также, чтобы всв предписанные обряды и правила при отправленіи богослужебных актовъ были непремённо соблюдены; несущественныя нарушенія последнихь безразличны для состава преступленія 3).

<sup>1)</sup> Meyes. Gerichtsaal, 358; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, ibid. Различное опредбление предмета посягательства въ двухъ случаяхъвъ первомъ говорится только о «богослужении», во второмъ называется не только «богослуженіе», но и «отдільныя богослужебныя отправленія»—не слідуеть толковать въ томъ смыслів. что таковыя отправленія изь состава перваго случая исключаются; напротивь, законодатель добавочнымъ выраженіемъ во второмъ случай хотіль только точнъе обозначить предметь посягательства, дабы не оставить сомпінія, что здісь и отдільныя богослужебныя отправленія нодразум ваются. Противоположное толкованіе, которое могло бы онпраться на историческую справку, должно быть отвергнуто не только какъ песогласное съ буквальнымъ смысломъ закона, но и какъ такое, которое неминуемо должно привести къ безвыходнычъ противоръчіямъ. Ср. Goltdammer, Materialien, II, 269. Кодексъ Французскій (арт. 260, 261). послужившій образцомъ для постановленій по данному вопросу Прусскаго улож. о наказ., источника Общегерманскаго, охраняеть также не только общественное богослуженіе, но и сакральныя дібствія отдібльных диць: «всякое частное лицо, говорить арт. 260, которое принудить или воспрепятствуеть одному или нёсколькимъ лицамъ отправлять одинъ изъ дозволенныхъ культовъ,... будетъ наказано» и т. д. Французскому кодексу слъдуетъ Бельгійское уложеніе (арт. 142, 143); Нидерландскій кодексъ (§ 145, 146), напротивъ, охраняетъ только «дозволенное публичное богослужение, дозволенное церковное торжество или погребальныя процессіи». Самое широкое опредъленіе представляеть Нью-Іоркскій кодексь (§ 273): «кто нам'вренно, говорить онъ, воспрепятствуетъ другому предпринять законое дъйствіе, налагаемое на него или рекомендуемое ему той религіей, которую опъ исповъдуеть».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meves. Gerichtsaal, 358; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, примѣч. 2 къ § 167; Goltdammer. Materialien, II, 269; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 270; Schutze, Lehrbuch, 347, прим. 8.

<sup>1)</sup> Goltdammer, ibid; Schütze, ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meves, Gerichtsaal, 358, 359; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 5 къ § 167; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch. 270; Goltdammer, Materialien, II, 269; Villnow. Gerichtsaal, 582; ср. однако стр. 580. Французская судебная практика выраженіе Code репаl «отправленія культа» (арт. 261) тольуетъ въ широкомъ смыслѣ, подводя сюда, между прочимъ, исповѣдь священникомъ прихожанъ въ церкви или ризницѣ, наставленіе въ вѣрѣ дѣтей въ церкви (Le catéchisme), погребальные обряды, совершаемые въ церкви надъ умершимъ и т. п. Helie, Theorie, III, 257, 258; Blanche, Études pratiques, IV, 314, 315; Dalloz, Code pénal, прим. 16, 17 къ арт. 261; ср. Beltiens, Codes Belges, прим. къ арт. 143.

<sup>3)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 270; Oppenhoff, Straf-

Мпсто богослуженія, безразличное при первомъ нарушеніи, при второмъ опредъляется; сюда принадлежать церкви или другія мъста, опредъленныя для религіозныхъ собраній. Значеніе сихъ послъднихъ мъстъ слъдуетъ понимать въ смыслъ, нами уже установленномъ; согласно съ симъ мъста религіозныхъ процессій сюда не подходять; воспрепятствованіе богослуженія во время сихъ послъднихъ насиліемъ или угрозами объемлется первою частью § 167; нарушеніе же его возбужденіемъ шума или безпорядка подойдетъ подъ понятіе поношенія учрежденій или обрядовъ по § 166. 1).

Дийствіе при правонарушеніяхъ, предъусматриваемыхъ § 167, различно обрисовывается; въ первомъ—запрещается воспрепятствованіе богослуженія (hindern), во второмъ—номѣшательство или нарушеніе послѣдняго (verhindern oder stören) <sup>2</sup>). Составъ перваго нарушенія предполагаетъ дѣйствительное, хотя бы самое кратковременное, подъ давленіемъ чужей воли несовершеніе богослужебныхъ актовъ; составъ же втораго—или тоже самое или же только нарушеніе предписаннаго порядка богослуженія. Въ первомъ случав, такимъ образомъ, составъ преступленія сов-

впадаеть съ совершеніемъ, ибо покушеніе въ § 167 не наказуемо; во второмъ же случав для состава преступленія достаточно и покушенія, ибо хотя послёднее не объявляется наказуемымъ, но оно объемлется понятіемъ совершенія. Всякое двйствіе, которымъ вносится нарушеніе въ нормальный порядокъ богослуженія, хотя бы послёднее и не прерывалось, входить въ это послёднее понятіе; всякое, такимъ образомъ, только покушаемое препятствованіе богослуженію есть уже оконченное нарушеніе. Покушеніе въ первомъ случав, не сопровождавшееся двйствительнымъ исполненіемъ богослужебныхъ актовъ, если и можетъ подлежать наказанію, то на основаніи другихъ предписаній закона, а именно: или по § 223, если оно проявилось въ формахъ физическаго насилія, или по § 240, если выразилось въ формъ угрозы 1). Не требуется, чтобы нарушеніе богослуженія распро-

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 356, 357; ср. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 270; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 6 къ § 167. По Франпузскому (арт. 261), Бельгійскому (арт. 143) и Голландскому кодексамъ (ст. 145, 146) сюда принадлежать и мъста религіозныхъ процессій. Dalloz, Code pénal, прим. 8 къ арт. 261; Beltiens, Codes Belges, прим. 6 къ арт. 143.

<sup>2)</sup> Во Французскомъ и Белгійскомъ кодексахъ обрисовка дѣйствія при нарушеніяхъ, о которыхъ идетъ рѣчь, также различная; въ первомъ случаѣ воспрещается принужденіе или воспрепятствованіе (contraindre ou empêcher) отравленій культа, во второмъ—воспрепятствованіе, замедленіе или перерывъ послѣднихъ (empêcher, retarder, interrompre). Code pénal, арт. 260, 261; Codes Belges, арт. 142, 143. Мы сопоставляемъ положенія Французскаго кодекса съ постановленіемъ Общегерманскаго на томъ простомъ основаніи, что первыя въ сущности легли въ основаніе § 136 Прусскаго кодекса, который въ свою очередь почти цѣликомъ перешелъ въ содержаніе § 167 Общегерманскаго кодекса.

<sup>1)</sup> Goltdammer, Materialien, II. 270; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 269, 270; Schwarze, Strafgesetzbuch, прим. къ § 167; ср. Villnow, Gerichtsaal, 583. Противоположное мивніе Орpenhoff'a, подробно развитое Meves'омъ, требующее для состава втораго нарушенія дійствительное неисполненіе богослужебных актовъ и въ тоже время считающее достаточнымъ для состава перваго нарушенія неудавшееся покушеніе воспрепятствовать другому совершить богослужение, должно быть отвергнуто, какъ построенное лишь на противопостановленіи словъ «hindern» и «verhindern», забывающемъ, что въ § 167 сказано раздълительно—«wer verhindert ode r stört». По смыслу этого толкованія законодатель, употребляя въ двухъ частяхъ одного и того же § различныя слова, очевидно хотълъ указать на неодинаковое ихъ значеніе, что дъйствительно и подтверждается синтаксическимъ анализомъ: слово «hindern» въ обыденной жизни обозначаеть какъ успѣшную, такъ и неудачную попытку сдёлать дёйствіе другаго невозможнымъ; слово же «verhindern» напротивъ всегда выражаеть тоть смыслъ, что дъятельность имъла желанный результать, и дъяніе, противъ предпріятія котораго она направлена, не достигло исполненія. Это толкованіе совершенно упускаеть изъ виду слово «stört», которое обнимаеть не только успъшную, но и неудавшуюся попытку сдълать дъйствие другаго невозможнымъ. См. Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 4 къ § 167; Meves, Gerihtsaal, 360, 361.

странялось на всю общину или на дъйствующаго священнослужителя; достаточно, если будуть нарушены богослужебные акты отдъльныхъ лицъ, принимающихъ участіе въ общественной молитвъ <sup>1</sup>). Нарушеніе дъйствій священнослужителей, сопровождающееся нарушеніемъ молитвы върующихъ, можеть быть основаніемъ усиленія наказанія въ предълахъ нормы <sup>2</sup>).

Средства длйствія также различно обрисовываются при данныхъ правонарушеніяхъ; при первомъ называется физическое насиліе или угроза (Thätlichkeit oder Drohung) при второмъ—возбужденіе шума или безпорядка (Erregung von Lärm oder Unordnung). Подъ именемъ "Thätlichkeit" слъдуетъ разумъть всякое воздъйствіе на тъло человъка, повергающее послъдняго въ непріятное физическое или моральное состояніе; сюда, такимъ образомъ, принадлежитъ и обида дъйствіемъ, а также лишеніе свободы, на сколько послъднее не составляеть болье тяжкаго преступленія 3).

Въ отличіе отъ "Thätlichkeit", угроза— "Drohung"—напротивъ обозначаетъ лишь серьезное заявленіе о готовности причинить другому зло, слъдовательно только психическое воздъйствіе на человъка; при этомъ для состава преступленія безразлично, запрещенными или незапрещенными дъяніями грозить виповный; сюда входить даже

угроза заженнымъ зломъ, напримъръ доносомъ о какомъ либо проступкъ, совершенномъ тъмъ лицомъ, которому препятствуютъ отправить богослужебный актъ 1). Если подобное воспрепятствование отправлению богослужения исходить отъ чиновника въ формъ злоупотребления имъ своею служебною властью или угрозы опредъленнымъ злоупотреблениемъ, то составъ преступления предлежитъ и тогда, когда бы дъяние было совершено чиновникомъ безъ насилия или угрозъ 2).

При второмъ нарушеніи, какъ средства действія, названы-возбуждение шума или безпорядка. Нельзя не замътить, что едва ли пълесообразно поступилъ законодатель, опредъляющій вследъ за Code pénal эти средства 3); нътъ сомпънія, что нарушеніе богослуженія въ містахъ, для того предназначенныхъ, преступно независимо отъ рода средствъ, которыми это нарушение достигается <sup>4</sup>), Названныя же законодателемъ средства едва ли исчернывають всё таковыя. Вогослужение можеть быть нарушено столько же насильственными действіями, шумными перерывами, сколько и такими ноступками, какъ жесты или понтомины, вызывающіе соблазнъ или смёхъ, а также неприличныя выраженія, народія богослужебныхъ актовъ или наконецъ пеніо сефтскихъ пѣсенъ <sup>5</sup>). Върующіе, присутствующіе въ мѣсть, предпазначенномъ для богослуженія, могуть отнестись совершенно равнодушно ко всемь таковымъ проступкамъ и сохранить полный порядокъ, но разь они произвели свой эффекть на священнодействующихъ и нарушили нормальный ходъ богослуженія, они не могуть остаться

¹) Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 270; Oppenhoff. Strafgesetzbuch, прим. 8 къ § 167; Meves, Gerichtsaal, 359; contra Schütze, Lehrbuch, 347, прим. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Villnow, Gerichtsaal, 582; Schütze, Lehrbuch, 346; Meves. Gerichtsaal, 359, 360.

<sup>3)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 580; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 1 къ § 167, а также прим. 1-е къ § 94; contra Meves, Gerichtsaal. 362. Выраженіе «Thätlichkeit» употреблено въ Прусскомъ уложеніи, откуда оно перешло въ Общегерманское, какъ переводъ словъ «les voies de fait» (арт. 260), обнимающихъ, по толкованію Dalloz'a, и такія дѣйствія, какъ плеваніе въ лицо, разрывъ одежды, срываніе съ ней знаковъ отличій и т. п. Schütze; Lehrbuch, поте 7 къ стр. 346; Meves, Gerichtsaal, 362; Dolloz, Code pénal, поте 64 къ арт. 260, notes 18—23 къ арт. 228.

<sup>1)</sup> Oppenhoff, Strafgesezbuch, note I къ § 167, note 30 къ § 48; Meves, Gerichtsaal, 362; Liszt, Lehrbuch, 522, прим. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Strafgesetzbuch, § 339; см. также Schütze, Lehrbuch, прим. 7 къ стр. 346; Meves, Gerichtsaal, 361; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 11 къ § 167.

<sup>3)</sup> Послъдній называеть «смятенія или безпорядки» (troubles ou desordres). Code penal apr. 261.

<sup>4)</sup> Meves, Gerichtsaal, 361.

<sup>5)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 270; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 7 къ § 167.

безнаказанными, ибо заключають въ себъ объективное посягательство на свободу богослуженія.

Не требуется для состава дѣянія, о которомъ идеть рѣчь, чтобы нарушеніе богослуженія было иричинено посредствомъ внутренняго шума или безпорядка; послѣдній предлежить и тогда, если шумъ или безпорядокъ были произведены внѣ мѣстъ богослуженія, но съ намѣреніемъ его тамъ нарушить. Безпричинные крики о пожарѣ, пушечные выстрѣлы, учиненные внѣ храмовъ или мѣстъ богослуженія, но съ намѣреніемъ произвести замѣшательство въ богослуженіи, вполнѣ подходятъ подъ § 167, если цѣль дѣйствительно достигается; даже дѣйствіе виновнаго въ собственномъ домѣ, напр. злонамѣренные крики о мнимомъ пожарѣ, не могутъ быть отсюда исключены. Рѣшающее значеніе при примѣненіи второй части § 167 такимъ образомъ имѣетъ не то мѣсто, гдѣ совершается нарушающее дѣяніе, а то, гдѣ происходятъ его послѣдствія, если только первое предпринято умышленно. 1)

Природа субъективной виновности, необходимой для состава преступленій, въ случаяхъ, предъусматриваемыхъ § 167, въ сущности одна и таже, хотя законъ только во второмъ случав ее опредъляетъ словомъ "умышленно". Несомпънно, что при обочхъ нарушеніяхъ предполагается умышленность дъянія, т. е, сознаніе, что оно способно нарушить богослужебный актъ, и затъмъ желаніе его совершенія. 2) Неосторожное нарушеніе бого-

служебных автовъ, такимъ образомъ, исключается изъ состава преступленія; если бы кто либо какимъ либо дъйствіемъ, наприм. громкой вдохновенной молитвой въ мъстахъ отправленія богослуженія, помимо всякаго желанія, вызваль его нарушеніе, то онъ не подлежить отвътственности по § 167. Точно также преступность дъйствій, предъусматриваемыхъ этимъ §, не имъста и тогда, когда нарушеніе богослужебныхъ актовъ предпринимается подлежащими органами власти во имя закона 1).

Безразлично для состава преступленія національное или религіозное состояніе субъекта, равно какъ и то, свътское ли это лицо или духовное; если духовное, то наказаніе въ предълахъ нормы можетъ быть усилено <sup>2</sup>).

IV. Оскверненіе труповт и гробницт. Останки умершихъ теперь, какъ и прежде, въ миросозерцаніи массъ окружаются особеннымъ ореоломъ, дающимъ содержаніе культу мертвыхъ; послъдній слагается изъ извъстныхъ обрядовъ, которыми сопровождается погребеніе послъднихъ и поддержаніе вхъ памяти, а также—изъ того уваженія, не чуждаго благоговъйнаго страха, къ неприкосновенности мира мертвыхъ, которое живетъ въ народномъ сознаніи. Вотъ этотъ—то культъ мертвыхъ какъ такой, въ основъ котораго лежатъ важные духовные интересы религіи и морали, издревле служилъ предметомъ охраны государства, ставившаго подъ уголовную угрозу нарушеніе не-

<sup>1)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 582; Hugo Meyer, Lehrbuch, 652; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 7 къ § 167; Meves, Gerichtsaal, 361; Liszt, Lehrbuch. 522, прим. 17. Тоже заключение слѣдуеть и изъ толкования положений Французскаго (арт. 261) и Бельгійскаго (143) кодексовъ. Da'loz, Code penal. прим. 10 къ арт. 261; Beltiens, Codes Belges, прим. 4, 5 къ арт. 143.

<sup>2)</sup> Закопъ при первомъ нарушеніи не называетъ вида сублективной виновности на томъ простомъ основаціп, что предпріятіе физическаго насилія или угрозъ для воспрепятствованія отправленію богослуженія необходимо предполагаетъ наличность умысла, направленнаго на совершеніе дѣянія. Meves, Gerichtsaal, 362, 363;

Schwarze, Strafgesetzbuch. 134; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 10 къ § 167: Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 270; Schütze, Lehrbuch, 346. Умышленность дѣянія предполагается также Французскимъ, Бельгійскимъ и Голландскимъ кодексами; см. цитированныя статьи, а также Dalloz, Code pénal, прим. 69 къ § 260; Helie, Théorie, III, 255; «необходимо, говоритъ Dalloz, преступное нампъреніе парушить или стѣснить религіозную свободу лица, которое является объектомъ.

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 363; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 270.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schwarze, Strafgesetzbuch, 134.

прикосновенности труповъ и гробницъ. Нѣкоторые современные кодексы, и между ними Общегерманское уложеніе, также исходять изъ соображенія высшихъ духовныхъ интересовъ религіи и морали, преслѣдуя оскверненіе труповъ и гробницъ; они разсматриваютъ послѣднее какъ матеріальное посягательство не только на вещи, но и на тѣ моральныя или религіозныя чувства, которыя посвящены миру мертвыхъ. Согласно съ симъ Ощегерманское уложеніе (§ 168), вслѣдъ за Прусскимъ (§ 137), вопреки многимъ другимъ кодексамъ, оскверненіе труповъ и гробницъ относить къ категоріи противорелигіозныхъ преступленіи 1).

Какъ показываетъ самое заглавіе, преступленіе, о которомъ идетъ рѣчь, распадается на два различныхъ дѣянія: а) оскверненіе трупа и в) оскверніе гробницъ. Составъ перваго наруше-

нія по Общегерманскому уложенію предполагаеть "неправомочное похищение трупа изъ сохранения лица, имфющаго на то право". Спорный вопросъ объ юридической природъ похищения труна Общегерманское уложение разръшаеть, такимъ образомъ, не въ смыслъ кражи, а въ смыслъ особаго противорелигіознаго нарушенія. Эго решеніе, на нашъ взглядъ, совершенно основательно. Предметомъ кражи можетъ быть вещь только какъ имущество; имуществомъ же въ смыслъ юридическомъ пазываются лишь внъшнія объективныя блага, т. е. такія, которыя имфють экономическую цённость; трупы же, какъ вообще лишенные последней, не могуть быть названы имуществомъ, а следовательно и не могуть быть объектомъ кражи. Неприкосновенность труповъ охраняется не но соображеніямъ матеріальнымъ, а но соображеніямъ высшихъ духовныхъ интересовъ-религіи или морали; поэтому совершенно правильно похищение трупа разсматривать вообще какъ преступление противъ ролиги, но не какъ преступление противъ имущества. О преступленін противъ имущества, а слёдовательно и о кражъ, можно говорить лишь въ тъхъ исключительныхъ случаяхъ, когда трупы входять въ сферу имущественнаго оборота, т. е. пріобратають экономическую цанность; таковы напримарь достопримъчательныя муміи, анатомическіе препараты, а также труны, продаваемые для анатомическихъ цёлей 1).

Въ иночъ видъ представляется похищение одежды и укращений, покрывающихъ непогребенный трупъ; послъдния, какъ предметы имущественнаго оборота, и при томъ такие, право юридическаго или фактическаго владъния надъ которыми, принадлежащее родственникамъ покойнаго или вообще тъмъ лицамъ, которые его хоронятъ, до погребения трупа не прекращается, мо-

<sup>1)</sup> При составленіи Прусскаго уложенія возникшіе весьма оживленные дебаты о природъ посягательства на трупы и гробинцы были закончены признаніемъ, что центръ тяжести въ наказуемости даннаго д'вянія скрывается въ оскорбленіи общаго религіознаго чувства, которое трупамъ и кладбищамъ приписываетъ извѣстный религіозный миръ. Goltdammer, Materialien, II, 271; Meves, Gerichtsaal, 364, 365; Liszt. Lehrbuch, 523; Schutze, Lehrbuch, 347, прим. 9: Berner, Lehrbuch. 405; Villnow, Gerichtsaal, 525; Wahlberg. Handbuch von Holtzendorff's, III. 264; Helie. Theorie, IV. 472; Бълогрицъ-Котляревскій, О воровствъ-кражъ по русскому праву, II, 23—26: ср. Hugo Meyer, Lehrbuch, 653. Другіе иностранные кодексы различно определяють природу изучаемаго посягательства. Проэктъ Австрійскаго уложенія, следуя Общегерманскому, разсматриваеть его какъ преступление противъ религии. Bemerkungen zu dem Entwurfe, crp. 285; cm. также Schwarze, Bemerkungen zu dem Entwurfe, 74. Французское (арт. 360) и Бельгійское (арт. 453) уложенія посвящають ему особое постановленіе, пом'єщая его въ категорію преступленій противъ личности: Голландскій кодексъ (ст. 149, 150) разсматриваеть его, какъ преступление противъ общественнаго порядка; Венгерскій кодексь похищеніе сь кладбища предметовъ, предназначенныхъ для воспоминанія о покойномъ, или находящихся на трупъ умершаго, относить къ кражъ (§ 336, п. 2), а противозаконное повреждение гробницъ или надгробныхъ памятниковъ-къ повреждению имущества (§ 420).

<sup>1)</sup> Вѣлогрицъ-Котляревскій. О воровствѣ—кражѣ. I, 283, 284: II, 25: см. также Liszt, Lehrbuch. 523: Hugo Meyer. Lehrbuch, 654; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 3 къ § 168; Meves, Gerichtsaal, 365, 366, 369; ср. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuchh, III, 271.

гуть быть объектомъ кражи. Нельзя того же сказать о похищении названных вещей, сопровождающемся разкрытіемъ могилъ, по следующимъ двумъ основаніямъ: а) съ момента погребенія предметы, покрывающие трупъ или съ нимъ положенные, какъ вещи брошенныя—pro derelictis habitae, подобно вещамъ умышленно сокрытымь въ земль, не могуть быть объектомъ кражи; 1) в) они входять какъ составная часть въ могилу, неприкосновенность которой всей — въ цёломъ составляетъ предметъ культа мертвыхъ; посягательство на какія либо внутренія части могилы есть посягательство на покой, миръ мертвыхъ, нарушение котораго составляеть главное основание наказуемости осквернения могилъ. Въ такомъ имено смыслъ, думается намъ, вопреки мнънію нъменкихъ криманалистовъ следуетъ понимать § 168 Общегерманское уложенія, который въ первой части, говоря о похищеніи трупа, о вещахъ, его пекрывающихъ или съ нимъ положенныхъ, умалчиваеть, а во второй предъусматриваеть вообще повреждение могилы или же совершение на ней оскорбительного безчиния, куда очендно подойдеть и похищение вещей, покрывающихъ трупъ или съ нимъ положенныхъ, такъ-какъ таковое безъ поврежденія могилъ невозможно 2).

pratiques, V, 382—384; послъдній похищеніе вещей, окружающихъ

трунъ, относить къ кражъ.

1) Liszt. Lehrbuch, 327; Бълогрицъ-Котляревскій, ibid, I, § 134.

Предметоми оскверненія труповъ по Общегерманскому уложенію можеть быть безжизненное тело человека какъ целов, но не отдъльным его части. Похищение частей трупа законъ отнесъ къ разряду правонарушеній, угрожаемыхъ денежнымъ штрафомъ (§ 367, п. 1), изъ желанія не преслёдовать тюремнымъ заключеніемъ нікоторые особенные случан, какъ напр. легкомысленное совершеніе подобныхъ дъяній врачами или студентами для научныхъ цёлей 1). Это ограниченіе общаго положенія первой части § 168 было принято Германскимъ рейстагомъ вопреки проэкту уложенія, въ которомъ, вследь за Прусскимъ кодексомъ (§ 137), названный § предъусматривалъ одновременно похищение трупа или части его, 2) и нельзя сказать, чтобы оно было построено принципіально. Въ томъ видь, какъ формулировано въ § 367, п. 1, оно обпимаетъ всякое похищение части трупа безразлично, изъ какихъ мотивовъ это исходитъ-изъ научныхъ или другихъ самого предосудительнаго характера 3). Такимъ образомъ, приведенный мотивъ ограниченія, о которомъ идеть ръчь, текстомъ закона не достигнуть; но последнее, кроме того, не выдерживаетъ критики и потому, что трудно понять, почему похищение части трупа съ научными целями менее преступно, чемъ похищеніе всего труна. Исключеніе, установленное законодателемъ, не гръшило бы противъ принципа только тогда, если бы онъ изъ общаго положенія первой части (§ 168) выділиль указанные нами случан посягательства на трупы, входящіе, вследствіе пріобретенія ими имущественнаго характера, въ понятіе кражи.

Согласно § 168 не всякій трунъ, какъ цёлое, можеть быть

<sup>2)</sup> Нѣмецкіе криминалисты разсматривають какъ кражу похищеніе вещей не только съ непогребеннаго. по и съ погребеннаго трупа. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch. III, 271; Hugo Meyer, Lehrbuch, 653; Berner, Lehrbuch, 406; Schwarze, Strafgesetzbuch, 135; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 2 къ § 168. Французскій и Бельгійскій кодексы, согласно съ воззрѣніями римскаго права и среднихъ вѣковъ, разсматривають какъ violation des sepultures посягательства, направленныя не только на трупы - погребенные (гробницы) или непогребенные, но и на окружающія ихъ вещи. Hélie, Theorie, IV, 474. 475; Dalloz, Code penal, deuxième livraison, 1886. прим. 41—43; Boitard, Lecons de droit criminel, 1872 г., 384; Beltiens, Codes Belges, прим. 3 къ § 453; contra Blanche, Études

<sup>1)</sup> Entwurf eines Strafgesetzbuches, 66; Oppenhoff. Strafgesetzbuch, прим. 1 къ § 168; Villnow, Gerichtsaal, 584, 585; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 271; Schwarze. Strafgesetzbuch, 135; Schütze, Lehrbuch, 347, прим. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gntwurf eines Strafgesetzbuches, Aktenstüke № 6, стр. 24: см. также Schütze. Lehrbuch, 347, прим. 10.

<sup>3)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 585; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 10 къ § 367.

предметомъ изучаемаго преступленія а лишь такой, который находится въ сохраненіи имѣющаго на то право лица (Gewahsam des dazu berechtigen Person). Подъ такого рода сохраненіемъ слёдуеть разумёть фактическое владёніе трупомь, распорядительную надъ пимъ власть; юридическое же владеніе, предполагающее намврение имвть вещь исключительно для себя—сит animo rem sibi habendi, такимъ образомъ, составъ преступленія не обусловливаетъ 1). На этомъ основанін, сохраненіе трупа налицо не только тогда, когда последній находится подъ охраной родственниковъ, наследниковъ или друзей покойнаго, но и тогда, когда охрана трупа переходить къ полиціи, къ владёльцу міста, на которомъ трупъ быль найденъ, или же къ могильщику. Похищеніе непогребеннаго труна, ввъреннаго надзору нослъдняго, можеть быть съ твиъ же правомъ подведено подъ первую часть § 168, съ какимъ—и совершение того же дъйствия на кладбищ в самимъ могильщикомъ. Въ этомъ второмъ случай последній не есть лица, имфющее право на сохранение трупа; онъ только представительно осуществляеть таковое для общины, которой это право принадлежить 2). Но сохраненіе, какъ фактическое отношеніе лицо къ вещи, предполагаетъ дъйствительное установление распорядительной власти надъ последней, действительное проявленіе воли, желающей господства и его осущоствляющей. Поэтому похищение трупа, брошеннаго на чьей либо землъ или въ чьихъ либо водахъ, только тогда входитъ въ составъ преступленія, о которомъ идеть річь, когда лицо, которому принадлежать эти мъста, поставить трупъ подъ свою охрану, воообще установить распорядительную надъ нимъ власть 3).

Дпиствие предполагаеть "неправомочное похищение трупа" (Wer unbefugt eine Leiche wegnimmt), т. е. изъятіе его изъ чужой распорядительной власти, сопровождающееся фактическимъ упразднениемъ чужаго сохранения какимъ бы то ни было способомъ. Такимъ образомъ, не только уносъ трупа сюда входить, но также фактическій его захвать, нарупающій охрану правомочнаго лица, равно какъ и незаконное разрушение, истребленіе трупа 1). Но какъ бы широко не толковали § 168. сюда нельзя относить матеріальное поношеніе, надругательство надъ трупомъ действіемъ, которое, вследъ за римскимъ и средневъковымъ правомъ, также нъкоторые новые кодексы разсиатривають какъ нарушение труповъ 2). Последние, думается намъ, гораздо вфриће опредбляють составъ даннаго преступленія, чфмъ § 168 Обшегерманскаго уложенія. Если матеріальное посягательство на трупы ставится подъ уголовную охрану по религіознымъ соображеніямь, какъ нарушеніе мира мертвыхь, то очевидно, что самый способъ подобнаго посягательства существеннаго значенія не имъеть, и ръшительно нельзя понять, почему только похищение трупа можеть быть разсматриваемо какъ нарушение мира мертвыхъ. Совершенно основательно поэтому въ одномъ изъ проэктовъ Австрійскаго уложенія къ выраженію Общегерманскаго кодекса: "кто неправомочно трупъ изъ охраны лица, имъющаго на то право, похититъ" добавлены слова: "или совершитъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Villnow. Gerichtsaal, 584; Meves, Gerichtsaal, 365, 366: Бѣ-логряцъ-Котляревскій, О воровствѣ—кражѣ, I, § 132.

<sup>2)</sup> Villnow, Gerichtsaal. 584; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch. 271: Schütze, Lehrbuch, 347, прим. 10; Oppenhoff. Strafgesetzbuch, прим. 2 къ § 168: Былогрицъ-Котляревскій, ibid, I, § 136; ср. Meves. Gerichtsaal, 368: Liszt. Lehrbuch, 523; Goltdammer, Materialien. II, 271; Berner, Lehrbuch. 406, прим. 2.

³) Meves, Gerichtsaal, 367; Liszt, Lehrbuch. 523: Былогриць-Котляревскій, О воровствъ-кражъ, I, §§ 132, 133.

<sup>1)</sup> Villnow, Gerichtsaal, 584, 585; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 2 къ § 168.

<sup>2)</sup> Сюда принадлежать, между прочимъ, Французскій и Бельгійскій кодексы, которые подъ именемъ violation des sepultures разумьють всякое матеріальное посягательство на могилы пли непогребенные трупы; словесное же ихъ попошеніе, по толкованію французскихъ комментаторовъ, подлежить дъйствію спеціальныхъ законовь о преступленіяхъ слова. Hélie, Theorie, IV, 475, 476; Boitard, Lecons, 384; Dalloz, Code penal, арт. 360, прим. 7—9, 39—46; Blanche, Études pratiques, V, 382; Beltiens, Codes Belges, прим. 3 къ арт. 453.

надъ человъческимъ трупомъ поношеніе дъйствіемъ" (Misshandlung)  $^{1}$ ).

Нампреніе при оскверненіи труповъ предполагаеть сознаніе виновнымъ противозаконности дѣянія и желаніе его совершить; не требуется, чтобъ послѣдній хотѣль оскорбить тѣмъ религіозное чувство опредѣленнаго лица и дѣйствительно произвель соблазнъ; достаточно, если онъ сознавалъ, что его поступокъ способенъ возмутить общее религіозное чувство, присущее народнымъ массамъ <sup>2</sup>).

Подъ именемъ оскверненія гробницъ или могилъ Общегерманское уложение понимаеть "разрушение или повреждение могилы или же совершение на ней оскорбительнаго безчиния". Подъ могилой разумфется то мфсто, въ которое для вфчнаго или продолжительного нокоя кладется трупъ; сюда относятся прежде всего ямы, вырываемыя въ земль, вивсть съ холмомъ, образующимся изъ той земли, которой ихъ засыпають; затымъ склены, устраиваемые подъ церквами, на кладбищахъ или другихъ мъстахъ для храненія труповъ. Отсюда следуеть, что постройки, въ которыя трупъ лишь временно кладется для храненія, равно и тѣ мѣста, въ которыхъ нътъ труна, нотому ли, что онъ еще туда не положенъ, или потому, что онъ оттуда исчезъ (Hünengräber), нодъ нонятіе могилы не подходять 3). Это понятіе не распространяется также на водружаемые на могилахъ наматники и на покрывающія ихъ растенія. Поврежденіе и разрушеніе памятниковъ, т.е. тёхъ матеріальныхъ знаковъ, которые помёщаются на могилахъ въ честь покойника и служать внёшнимъ отличіемъ послёднихъ,

Общегерманское уложение относить къ видамъ повреждения имущества (§ 304), исходя, въроятно, изъ того соображенія, что въ такихъ деяніяхъ элементъ поврежденія чужаго имущества перевъшиваетъ элементъ оскорбленія религіознаго культа-нарушеніе мира мертвыхъ 1). Это соображеніе мы совершенно раздъляемъ, ибо предметомъ оскверненія могилъ, какъ противорелигіознаго преступленія, могуть быть только сін последнія какъ таковыя, но не внёшнія ихъ украшенія, куда несомнённо принадлежать и надгробные намятники; наличность или отсутстствіе последних в совершенно безразличны для понятія могилы, которая въ обоихъ случаяхъ окружается одинаковымъ религіознымъ ореоломъ. На этомъ основаніи, и истребленіе или поврежденіе растеній, нокрывающихъ могилы, изъ понятія даннаго преступленія должно быть исключено, если, однако, сіи действія не сопровождаются новрежденіемъ самой могилы. Велика разница между срываніемъ цвътка, дерна, вътвей кустарника и вырытіемъ стараго дерева, успъвшаго глубоко пустить корни; последнее часто невозможно безъ поврежденія самой могилы, которое входить въ составъ преступленія § 168 3).

Дийствей при осквернении могиль обнимаеть, во 1-хъ, всякие акты разрушения или повреждения могилы, коими ея назначение служить мъстомъ покоя умершаго уничтожается или уменьшается; во 2-хъ—совершение на ней оскорбительнаго безчиния въ выше установленномъ смыслъ сихъ словъ. Безразлично, какъ далеко должно простираться повреждение могилы; не требуется

<sup>1)</sup> Schwarze, Bemerkungen zu dem Entwurfe, 74.

<sup>2)</sup> Meves, Gerichtsaal, 366; Villnow, Gerichtsaal, 584; Schutze, Lehrbuch, 347; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 6 къ § 168. Таже природа нампъренія—по положеніямъ Французскаго и Бельгійскаго кодексовъ. Dalloz, Code pénal. прим. 54 къ арт. 360.

<sup>3)</sup> Meves, Gerichtsaal. 369, 370: Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 4 къ § 168; ср. Villnow, Gerichtsaal, 585; Berner, Lehrbuch, 406; Schwarze, Strafgesetzbuch, 135.

<sup>1)</sup> Meves, Gerichtsaal, 369, 370; Villnow, Gerichtsaal, 527.

<sup>2)</sup> Meves, Gerichtsaal, 370—372: Villnow, Gerichtsaal, 585, 586; Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 5 къ § 168. Французскій, а за нимъ, разумѣется, и Бельгійскій кодексы, какъ такіе, которые, не относя изучаемое преступленіе непосредственно къ категоріи противорелигіозныхъ посягательствъ, въ тоже самое время въ опредѣленіи его состава слѣдуютъ римскимъ и средневѣковымъ воззрѣніямъ, сюда же причисляютъ, согласно толкованію французскихъ криминалистовъ, поврежденіе и разрушеніе памятниковъ, а также покрывающихъ могилы растеній. Helie, Théorie, IV, 475, 476; Dalloz, Code pénal, прим. 23—25 къ арт. 360.

поэтому, чтобы оно сопровождалось нарушеніемъ покоя самого трупа или его костей; но во всякомъ случав необходимо болве или менве существенное поврежденіе, а не такое напр. какъ измвненіе поверхности могилы подборомъ, просверленіе въ ней дыры палкой и т. п. <sup>1</sup>).

Природа нампренія опредъляется сознаніемъ противозаконности дѣянія, а при совершеніи оскорбительнаго безчинія—его противообщественности, т. е. способности возмутить общее религіозное чувство вѣрующихъ, а также—желаніемъ совершить эти дѣйствія. Не требуется при оскверненіи могилъ разрушеніемъ или поврежденіемъ, чтобы намѣреніе было направлено на поврежденіе могилы; направленіе его на другія цѣли, напр. похищеніе трупа, похищеніе старыхъ деревьевъ и т. п., также входить въ составъ преступленія. Субсектомъ преступленія, согласно съ сказаннычъ, можеть быть всякое лицо, безъ различія его религіознаго или національнаго состоянія, въ томъ числѣ и родсгвенники покойнато 2).

Кромв изложенных двяній, къ преступленіямъ противъ религіи проэкть Общегерманскаго уложенія относиль и поношеніе памяти умершаго, исходя изь того соображенія, что здвсь также оскорбляется религіозное чувство, которое лежить въ основаніи пістета къ умершему его близкихъ родственниковъ 3). Но при окончательномъ обсужденіи проэкта рейстагъ совершенно основательно подобное поношеніе изъ категоріи противорелигіозныхъ посягательствъ перенесъ въ категорію личныхъ оскорбленій или обидъ, причиняемыхъ ближайшимъ родственникамъ умершаго оклеветаніемъ его поведенія при жизни (§ 189). Лица, связанныя

тесными узами родства, каковы-родители или дети, а также супруги -- составляють какъ бы одну правственную личность, которая не прекращается смертью одного изъ такихъ членовъ семьи, но переживаетъ последнюю: "Кто клеветнически память умершаго поносить, тоть, по м'еткому выражению самого проэкта изучаемаго уложенія, оскорбляеть оставшихся родственниковь послъдняго глубже, чъмъ если бы онъ лично ихъ поносилъ". Такимъ образомъ, въ основаніи ніетета къ умершему, который охраняется закономъ, лежитъ нравственная его связь съ ближайшими живыми родственниками, но не религіозное чувство, котораго последніе часто бывають совершенно чужды 1). Пругія правонарушенія, принадлежавшія по возржиіямъ среднихъ въковъ къ области противорелигіозныхъ посягательствъ, какъ напримъръ лжеприсяга, церковная кража, нанесение телесныхъ поврежденій саященнослужителямъ, соединенное съ нарушеніемъ ихъ служебныхъ обязанностей, элоупотребление ими сими последними, нарушеніе обрядовыхъ законовъ и т. и., дфянія, большею частью исключенныя изъ названной области еще реформаторскими кодексами 18 в. также въ Общегерманскомъ уложении не нашли себъ мъста въ данной рубрикъ 2).

<sup>1)</sup> Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 5 къ § 168; Villnow, Gerichtsaal, 585. 586.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Meves. Gerichtsaal, 372: Oppenhoff, Strafgesetzbuch, прим. 6 къ § 168; Schütze, Lehrbuch, 347. Умышленность дёянія предполагается также Французскимъ, Вельгійскимъ и Голландскимъ (см. § 149) кодексами. Dalloz. Code penal, прим. 54 къ арт. 360.

<sup>3)</sup> Entwurf eines Strafgesetzbuches, 66, § 165; cm. также Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 272.

<sup>1)</sup> Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III, 268, 273; Villnow, Gerichtsaal, 526. Поношеніе намяти умершаго оклеветаніемъ его поведенія при жизни также и въ другихъ новъйшихъ пностранныхъ кодексахъ—въ Венгерскомъ (§ 273), Голландскомъ (§ 270), Бельгійскомъ (арт. 450)—занимаетъ мъсто въ ряду личныхъ оскорбленій или обидъ.

<sup>2)</sup> Изъ нихъ нарушеніе предписаній относительно празднованія воскресныхъ и праздничныхъ дней (§ 366. п. 1), а также погребеніе или сокрытіе мертваго тѣла безъ вѣдома правительственныхъ учрежденій (§ 367. п. 1) совершенно правильно причислены къ категоріи полицейскихъ нарушеній. См. Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, III. 270, 273. Эта послъдияя классификація сравнительно съ той, которой слъдуютъ кодексы—Французскій (арт. 260, 358, 359). Бельгійскій (142, 315, 340) и Голландскій (§ 151), представляєть преимущество уже по своей простотѣ, составляющей прямую противуноложность той путаницѣ, которая царитъ въ этомъ отноше-

На сколько я могь, я исполниль задачу своего изследованія. Обращая свой взоръ назадъ, пробъгая мысленно все изслъдованіе, мы невольно сталкиваемся съ следующимъ фактомъ, который послужить однимь изъ основаній моего заключенія. Изложенная исторія преступленій противъ религін показываеть намъ, что кругь, объемъ последнихъ на западе подвергался значительнымъ колебаніямъ. Будучи сравнительно ограниченъ въ языческій періодъ жизни западныхъ народовъ, въ христіанскій онъ постепенно расширился и наконецъ достигъ кульминаціоннаго пункта своего развитія въ средніе въка. Съ новымъ періодомъ исторіи начинается обратный ходъ въ юридическомъ развитіи этихъ преступленій: кругь ихъ постепенно сокращается и съ конда 18 въка въ нъкоторыхъ кодексахъ получаетъ столь ограниченный объемъ, что теперь обыкновенно нормируется въ 4, 3 статьяхъ. Этогъ последній объемъ преступленій противъ религіи, выработанный исторически, намъ кажется внолив согласнымъ и съвыводами науки. Онъ совершенно правильно, на нашъ взглядъ, можетъ быть заключенъ въ тв предвлы, какіе ему начертаны въ Общегерманскомъ уложеніи, и такимъ образомъ — сведенъ къ слъдующимъ 4 правонарушеніямъ: а) публичное богохудение, какъ потрясение общихъ религиозныхъ основаній общественнаго строя; в) оскороленіе религіозныхъ обществъ посредствомъ, публичнаго поношенія ихъ самихъ, какъ таковыхъ, или же ихъ доктринъ, предметовъ почитанія, учрежденій и обрядовь; или посредствомъ оскверненія м'єсть религіозныхъ собраній; с) нарушеніе богослуженія въ формѣ воспрепятствованія кому либо отправлять богослужебныя дійствія, а также въ формв нарушенія сихъ последнихъ въ местахъ религіозныхъ собраній; d) оскверненіе труповъ и могилъ. Заключенныя въ наз-

нін вь названных трехъ кодексахъ. Строгія наказанія за нарушеніе святости дней покоя (субботы) до сихъ поръ сохраняются въ Англіп и въ С. Америкъ, при чемъ въ первой это нарушеніе отноносится къ преступленіямъ противъ религіп. Harris, Principles, 73; Strafgesetz' ach des Staates New-Iork, § 259—270; Wahlberg, Holtzendorff's Handbuch, 273, 274.

ванныя границы положенія о религіозныхъ преступленіяхъ вътой ихъ формулировкъ, какую представляеть Общегерманское уложеніе, съ необходимыми редакціонными поправками, указанными въ изслъдованіи, не только, думается намъ, не стъснять религіозную свободу, а напротивъ послужатъ къ охранъ права послъдней и кромъ того къ обезпеченію неприкосновенности общихъ религіозныхъ основъ общества, какъ одного изъ жизненныхъ условій его существованія и развитія.





# оглавленіе.

#### ···

|                                                              | CTPAH.                 |
|--------------------------------------------------------------|------------------------|
| Глава первая. Отношеніе къ религіозной свобод въ             |                        |
| древнемъ и среднемъ міръ                                     | 1-28                   |
| $\it \Gamma$ лава вторая. Кругъ преступленій противъ религіи |                        |
| въ исторіи нѣкоторыхъ древнихъ и новыхъ народовъ.            |                        |
| I. Еврейское право. II. Римское право. III. Западно-евро-    |                        |
| пейское право. А. Періодъ варварскій (Leges barbaro-         |                        |
| rum). В. Періодъ феодализма и абсолютизма, а) Германія.      |                        |
| b) Франція. c) Англія                                        | <b>29</b> —2 <b>10</b> |
| Глава третья. Историческій очеркъ реформаторскихъ            |                        |
| ученій объ отношеніи государства къ религіозной свободѣ      |                        |
| и вліяніе этихъ ученій преимущественно на уголовное за-      |                        |
| конодательство вплоть до конца 18 вѣка                       | 211-289                |
| Глава четвертая. Преступленія противъ религіи въ             |                        |
| дъйствующемъ правъ І. Общія положенія. ІІ. Преступ-          |                        |
| ленія противъ религіи въ частности                           | 290-345                |